62

Im letzten Jahr erregte das spektakuldre, heftig umstrittene mea culpa des
Papstes Aufsehen und kurz zuvor bat Johannes Rau vor der Knessett um
Vergebung fiir die nationalsozialistischen Graueltaten. Christian Lotz fragt,

ob diese Bitte nicht allzu vermessen ist.

Erinnerte Zukunft

Uber die Méglichkeit der Verzeihung im Angesicht des Holocaust

Christian Lotz

Der zentrale Satz der Rede Johannes Raus lautete: .Im Angesicht des
Volkes Israel verneige ich mich in Demut vor den Ermordeten, die keine Graber
haben, an denen ich sie um Vergebung bitten konnte. Ich bitte um Vergebung
fiir das, was Deutsche getan haben, fiir mich und meine Generation, um
unserer Kinder und Kindeskinder willen, deren Zukunft ich an der Seite der
Kinde}rkls(raéls sehen mochte.” Betrachtet man diese Worte, so muss man nicht
nur-erwahnen, dass die politischen Beziehungen Deutschlands und Israels
damit in eine neue Phase eingetreten sind, sondern man muss vor allem dem
Anspruch Raus zunachst mit Skepsis begegnen. Kann man seine Bitte nicht
trotz der darin enthaltenen Entschuldigung als anmafBend empfinden? Ange-
sichts des ungeheuerlichen Verbrechens, fiir das der Name Auschwitz steht,
vor den Augen derer, denen dieses Verbrechen angetan wurde, um Vergebung
Zu bitten,Sgheint menschliche Moglichkeiten zu Uberfordern. Heif3t Vergebung
nicht Vergeééen von Unrecht, Leid und Schuld? Diese Fragen stellen sich nicht
nur fUr_jederk)"Bundestrger, sondern sie stellen sich auch von einer philoso-
phischen Seiie. die das Ereignis der Vergebung beziehungsWeise das Ereignis
der Verzeihung zu verstehen versucht.

Die Verzeihyn:g hat im Allgemeinen drei Bedeutungshorizonte. Erstens steht
sie in ein'_eEh Verhaltnis zum Recht, zweitens hat sie etwas mit Moral und

Schuldzu tun, und drittens weist sie einen Bezug zur Geschichte auf. Aus-

gapgﬂs“p‘uhkt moderner Uberlegungen zu Recht und Gesellschaft bildet die

Eiiﬁsicht, dass die moderne, biirgerliche Gesellschafts- und Rechtsentwicklung



Wissenswelten Schwerpunkt Zukiinfte - Philosophie - Christian Lotz

aufeinemzentralen Prinzip beruht. Dieses besagt, dass alle Menschen, die sich
in einer blrgerlichen Gesellschaft zusammenfinden wollen, freiwillig bereit
sein miissen, ihre Straf- und Gewaltbefugnis an einen Dritten, namlich den
Staat, abzutreten. Geschieht ein Verbrechen, so haben wir nicht das Recht, in
einem wie immer gearteten personlichen Racheakt das Verbrechen zu siihnen,
sondern treten diese Moglichkeit an eine neutrale Instanz ab. Sollten wir trotz-
dem versuchen, Gewalt auszuliben oder selbst fiir ..Recht und Ordnung” zu
sorgen, ist das ein Unrecht. Diese flir uns zentrale rechtliche Ausgangslage
besitzt aufgrund ihrer Formalitat einen blinden Fleck, denn das Abtreten des
Racheaktes an lbergeordnete Instanzen der Gerechtigkeit - also an den
.Dritten” - @ndert nichts daran, dass moralische Geflihle wie Vergeltung und
Rache bei Verletzungen der Sittlichkeit unweigerlich und notwendig im Spiel
sind. Andernfalls kimen wir nicht auf den Gedanken, Gerechtigkeit zu fordern.
Nicht umsonst sprechen wir davon, dass man ein Recht ..verletzen” kann. Un-
recht wird erlitten, und dieses Erleiden geschieht auf der moralischen Ebene
in moralischen Gefiihlen wie beispielsweise Rache, Zorn, Hass und Scham.
Insbesondere nach groben Verwerfungen der Rechtsordnung tritt dieser
Zusammenhang deutlich hervor. Nach Kriegen beispielsweise spiegelt sich
diese Sachlage im Bemiihen der Wiederherstellung der rechtlichen Ord-
nung und der Bezwingung von Willkir und Selbstjustiz, die durch wie auch

immer geartete moralische Gefiihle hervorgerufen wird. In unserem Herzen

Unter der abstrakten Oberfliche der Rechtsordnung schlummert der
ganze Mensch und die blof§ rechdiche Analyse geschichtlicher oder
gesellschaftlicher Prozesse greift zu kurz.

konnen wir es niemandem ernsthaft veriibeln, wenn jemand auf Vergel-
tung dringt und Rache will, wenn er mit ansehen musste, wie ihm nahe
stehende Menschen vor seinen Augen auf die perverseste Art und Weise er-
mordet wurden, oder er selbst unméafiges Leiden erfahren musste. Niemand
hatte es den Juden nach dem Zweiten Weltkrieg vertbeln konnen, wenn

ihre Geflihle sich daflir ausgesprochen hétten, die Deutschen von der Welt-



64

karte zu wischen. Es geht also darum, die Tatsache der moralischen Gefiihle
zunachst einmal anzuerkennen, anstatt sie gegentiber rechtlichen Prozessen

als blof3 sekunddr wegzudeuten.

Unausloschbares Faktum

Unter der abstrakten Oberflache der Rechtsordnung schiummert immer der
ganze Mensch und die bloB rechtliche Analyse geschichtlicher oder gesell-
schaftllch_er Prozesse greift zu kurz, denn kein Recht der Welt ist dazu in der
Lage,qer;lfi;tténes Leid, erlittenes Unrecht und erlittene Schmerzen wieder auf-
zuh‘eﬁ‘bien oder riickgangig zu machen. Das soll es auch nicht. Es ist eine Tat-

sache, dass Recht und Gerechtigkeit auseinander fallen. Aber wir wissen

. spétéétens von der Psychoanalyse, dass erfahrenes Leid, wenn es nicht wie-

dererlnnert und aufgesucht wird, sublimiert irgendwann wieder auftaucht.
Nicht nur Recht und Gerechtigkeit fallen auseinander, sondern auch Rache und
Gerechtlgkelt Keine Vergeltung, kein Racheakt ist in der Lage, erlittenes
Unrecht und erlittenes Leid zu mildern oder abzuschaffen. Es ist also wie bei
emer rem rechthchen Perspektive ebenso eine Itlusion, das Problem iber eine

rem emotlonal -psychologische Perspektive lsen zuwollen. Deshalb stehen wir

gnun or der Schwxerlgken dass weder das Recht noch die Geflihle mit der Tat-

sache des Leides umgehen kdnnen. Die Verletzung der Sittlichkeit, Mord und
andere Welsen der Leidzufligung sind nicht wieder riickgéngig zu machende

Geschehen ‘Deshalb ist Geschichte, wenn wir sie als Vergangenheit begreifen,

,lmmer gepragt von Schuld und Verbrechen. Letztere schreiben sich als

;unausloschbares Faktum in unser moralisches Gedachtnis ein. Als solches be-

lastet esin der Form von Schuld auf der Taterseite und in der Form von Leid auf
der Opferselte alle zukiinftigen Handlungen. Nicht umsonst hat schon Friedrich
Nietzsche mit demihm eigenen Sarkasmus beobachtet, dass Leidzufligung den
Kern des: Gedachtmsses und damit das Zentrum des Erinnernmussens

ausmacht

sAm A’ng'esAi‘c'ht des Volkes Israel verneige ich mich in Demut var den Ermordeten, die keine Graber

~ 4 haben, an denen ich sie um Vergebung bitten konnte.” Bundesprasident Johannes Rau bei sei-

@

nem lsraelbesuch im letzten Jahr vor der Knesset. (dpa)



Wissenswelten Schwerpunkt Zukiinfte - Philosophie - Christian Lotz




66

Wenn aber weder das Recht noch die Rache geschehenes Unrecht und ge-
schehenes Leid aufheben kdnnen, lasst sich fragen, ob unsere Moglichkeiten
damit erschépft sind oder ob wir nicht eine ganz andere Mdglichkeit haben,
mit dem Leiden und mit der Schuld umzugehen. Diese Mdglichkeit stellt die
Verzeihung dar. Verzeihung ist die einzige Moglichkeit, den durch Schuld und

Leid belastéten zwischenmenschlichen Beziehungen moralisch zu begegnen.

:Si’rat'ﬁégiééhe Verzeihung

Um dieSéwMéglichkeit aufzuzeigen, muss man zundchst eine Differenzierung

'einfUhreﬁyé Man muss zunachst die ..echte” Verzeihung von allen Formen stra-

teglscher Entschuldlgung trennen: Die einewilt erinnern, die andere vergessen.

Wenn WI Jemanden um Verzeihung bitten, damit wir entlastet werden, oder
'wenn W|rVerze|hung als Mittel einsetzen, um gewisse Zwecke zu erreichen, so

wird sie notwendigerweise scheitern missen. Verzeihen aus Selbstgefalligkeit,

Wohlwollen oder Nachsicht ist unmdglich. Wird Verzeihung namlich als

| strategische Entschuldigung verstanden, so ist es ihr Ziel, aus dem Schuld-

' komplex auszubrechen und das historische Ereignis als solches ungeschehen

achen Mit anderen Worten: die strategische Verzeihung bestiinde in dem

Versuch zu vergessen Die strategische Weise, mit der Verzeihung umzugehen,
setzt voraus dass der Akt des Verzeihens und auch die Bitte darum ein Akt
menschllchen Willens darstellt, der in unserer Macht steht. Das menschliche

Verzelhen kann aber keine Absolution erteilen und die Schuld ausléschen. Die

Ve rzeihung ist daher nicht zu verwechseln mit Gnade. So wére die Verzeihung
als'eln Gkonomisches Verhéltnis im Sinne eines Tausches verstanden. Wir ver-
zeiher«w‘&éinander, damit wir die Vergangenheit vergessen konnen.

SOEChes ist in der wahren Verzeihung, die sich der Tausch- Okonomie entzieht,
aber mcht angestrebt Sie ist ein Ereignis der menschlichen Moralitat und kann
nur als Gabe begriffen werden. Eine ,Gabe™ ist ein Geschenk, das jemandem
'gegeben wird, ohne dass mit ihm in irgendeiner Weise eine ,.Gegengabe”

verkniipft ware. Letzteres ist der Fall in der strategischen Verzeihung. Deshalb

. verweist die Mdglichkeit der .wahren” Verzeihung auf die Unverfiigbarkeit von

f Geschichte. Wann ndmlich Verzeihung eintritt und unter welchen Bedingungen



Wissenswelten Schwerpunkt Zukiinfte - Philosophie - Christian Lotz

genau sie gewahrtund angenommenwerden kann, 3sst sich nicht bestimmen,
denn das Ereignis der Verzeihung ist grundsitzlich unberechenbar, Keine wah-
re Verzeihung kann erzwungen werden; weder die Bereitschaft des Opfers zur
Verzeihung noch die Demut des Taters in der Bitte. Paradoxerweise ist die Ver-
zeihung somit eine Handlung aus Freiheit, die nicht Ausdruck des Willens und
nicht Ausdruck der Macht des Menschen ist. Die Freiheit besteht hier nicht in
dem Vermagen, etwas hervorzubringen, sondern von sich etwas loszulassen.
Die Verzeihung offenbart die moralische Seite des Menschen als Schwiache und

legt sie offen, anstatt sie zu verschleiern.

Schwache und Humanitat

Ein gelingender Akt der Verzeihung und ein gelingender Akt der Bitte um Ver-
zeihung kommt nurdann zustande, wenn beide Seiten sich ihrer Humanitat ver-
sichern. Das ist keinesfalls selbstverstandlich, denn man kdnnte der Meinung
sein, dass die Verzeihung ein radikal asymmetrisches ethisches beziehungs-
weise moralisches intersubjektives Verhaltnis sei, das nur vom Schuldigen zu
konstituieren sei. Das ist sicherlich im Kern richtig, aber die Asymmetrie selbst
verlauft in Gegenseitigkeit. Daher ist diese Ansicht erganzungsbedurftig. Der
Akt der Verzeihung, auch wenn er vom Schuldigen erbeten und vom Opfer ge-
wahrt und zugestanden werden muss, unterliegt letztlich keiner Asymmetrie.
Letztere wiirde auf ein Ungleichgewicht und auf ein Machtverhaltnis verweisen.
Stattdessen versichern sich beide Seiten in der gelingenden Verzeihung ihrer
Gleichheit und ihrer Moglichkeit, sich unter einer identischen, fir beide gel-
tenden Moralitat zusammenzufinden. Diese besteht hier nur darin, von dem
eigenen Willen und den moralischen Gefiihlen ablassen zu kénnen. Damit an-
erkennen sie sich gegenseitig und vollziehen beide einen Akt, den Robert
Spaemann die .Bejahung der Natur des anderen” genannt hat.

Trotz der grundsétzlichen Ereignishaftigkeit der Verzeihung kann man grobe
Rahmenbedingungen ausmachen, die den Prozess der Verzeihung umschlie-
Ben, ndmlich erstens die Erinnerung und zweitens Vertrauen. Eine gelingende
Verzeihung setzt voraus, dass beide Seiten sich ohne Verdrangung und Ver-

leugnung an die Vergangenheit erinnern, das heit der Schuld auf der Tater-



seite und dem Leid auf der Opferseite reziprok nicht ausweichen. Erinnerung
besteht in diesem Fall in der Sichtbarkeit des Leides fir den Tater und in der
Sichtharkeit der Schuld fir das Opfer. Diese Form der Erinnerung besteht also
auch in einer nichtstrategischen Weise, auf die Vergangenheit zu blicken, und
das impliziert die volle Anerkennung des Geschehenen. Damit wird Verzeihung
zum Ausdruck der menschlichen Maglichkeit, wahrhaftig sein zu kdnnen. Ver-
zeihen muss daher als wahrhaftige Erinnerung verstanden werden, in der ein
Ereignis nicht nur reprasentiert, sondern als wiederholbare Handlungsmag-
lichkeit erfasst wird. Bemerkenswerterweise hat uns ausgerechnet der durch
seine eigene Biographie belastete Martin Heidegger daran erinnert, dass es
zwei Weisen gibt, mit der Vergangenheit umzugehen: Einmal kénnen wir ein
vergangenes Ereignis als vergangenes Ereignis erinnern. In diesem Falle wiir-
de es uns nicht .tangieren”, denn wir stiinden zu ihm blof} in einem kognitiv-

neutralen Verhaltnis. Das entspricht der klassischen Interpretation dessen, was

Verzeihung ist nicht zu verwechseln mit Gnade. Wir verzeihen

einander, damit wir die Vergangenheit vergessen kénnen.

Erinnerung ausmacht. Einanderes Malkénnen wir aber die Vergangenhe'itauch
als etwas begreifen, das wiederholbar ist, und diese Auffassung impliziert,
Vergangenheit als praktische Handlungsmaoglichkeiten eines wie auch i‘mmer
bestimmten Handlungssubjektes zu verstehen. Als wiederholbare Stdnden sie
dann nicht mehr in einem vergangenen, sondern in einem zdenftigen Hori-
zont. Sie wiirden, wie Sgren Kierkegaard formuliert hat, .nach vorwarts erin-
nert”. Nur Letzteres macht es maglich, dass die Last, die indas 2u Eri"nnernde
eingeschrieben ist, quasi in die Zukunft gewendet und ,,b‘ehéndel"t" bezie-
hungsweise neu er‘handelt werden kann. Nur so kann der Verzéihungsakt ein
neues ethisches Verhiltnis und Geschichte wieder moglich méc‘hen. denn Letz-
tere ereignet sich nicht aus der Vergangenheit heraus, sondern liegtimmer ein
Stiick weit im Sinne von Gestaltungs- und Handlungsmaglichkeiten noch vor
uns. Bezogen auf die Zeitdimensionen muss man der wahren Verzeihung eine

Struktur zusprechen, die als erinnerte Zukunft bezeichnet werden kann.



Wissenswelten Schwerpunkt Zukiinfte - Philosophie - Christian Lotz

Die Anerkennung des Verbrechens bedeutet aber auch: Um die Vergangenheit
iberhaupt in den Blick zu bekommen, darf nicht mehr gerungen, gekampft
oder diskutiert werden. Im Angesicht der Anerkennung und des Eingestand-
nisses der Schuld muss jede Form von Rechthaberei ein Ende finden. Damit die-
ser freie Blick auf die Vergangenheit maglich wird, miissen sich beide Seiten
gegenseitig und symmetrisch vertrauen kdnnen, weil nur Vertrauen - so insta-
bil es manchmal sein mag - eine Basis dafir schafft, dass nicht mit neuer
Schuld oder neuem Leid gerechnet wird. Wer im Angesicht und im Einge-
standnis des Verbrechens und des Leides mit neuen Vorwiirfen oder neuen
Leidzufligungen rechnen muss, kann Vertrauen nichtanders als strategisch be-
greifen und es erst gar nicht aufbauen. Vertrauen wiederum ist grundsatzlich
an zwei Bedingungen gekoppelt, namlich an Zuverldssigkeit und an Ehrlichkeit.
Diese sind wiederum nur erfillt, wenn keine Form von Verleugnung oder Ver-
deckung stattfindet. Diese fundamentale Offenheit und Nacktheit des Verge-
benden und des Bittenden birgt die Schwierigkeiten in sich, die wir alle bereits
aus dem Alltag kennen, wenn wir belogen, betrogen oder verletzt worden sind
beziehungsweise gelogen, betrogen oder verletzt haben. Denn wechselseitige
Auslieferung an den anderen und radikales Zugestehen eigener Verletzlichkeit
im Eingestandnis der eigenen Ohnmacht erzeugt Angst. Gelingende Verzeihung
liegt nicht allein in der Kraft einer Seite. Sie ist nur reziprok tber den jeweils
anderen mdglich - und darum geschieht sie sehr setten. Die Komplexheit des
Phanomens erzwingt es, dass Verzeihung nicht von heute auf morgen moglich
ist und keinen ,.Befreiungsschlag” darstellen kann, sondern sich nurin einem
Entwicklungsprozess erfiillt. Verzeihung ist selbst geschichtlich, muss wieder-

holend erinnert werden und ist immer vom Scheitern bedroht.

Aufgabe des Einzelnen

Gelingt die gegenseitige Verzeihung dennoch und entgeht sie dem Scheitern,
ergibt sich fiir diesen kurzen Moment eine Moglichkeit, die auflerhalb der
Logik der Gerechtigkeit steht. in der Gabe der Verzeihung liegt ein Moment, mit
dem wir uns mehr versichern als eine politische Beziehung, mit dem wir uns

mehr versichern als den Fortgang der Geschichte und mit dem wir uns mehr



versichern als die Entlastung der Vergangenheit. in der Verzeihung liegt eine
erstaunliche, .therapeutisch” zu nennende Méglichkeit des Heilens. Sie ist
eine der seltenen Mdglichkeiten, im Angesicht des Unrechts moralische Ver-
letzungen und moralisches Leid in eine neue Ordnung zu bringen. Sie ist die ein-
zige Moglichkeit des Menschen, aus dem Kreislauf von Rache und Vergeltung
auszusteigen, ohne das Leid und Unrecht zu vergessen oder zu verdrangen.

Die Frage, ob Verzeihung angesichts von Auschwitz moglich ist, muss daher bei
Voraussetzung der beschriebenen Prémissen bejaht werden. Da Verzeihung
nicht die Ausloschung oder Verdrangung, sondern die Erinnerung des Ver-
brechens bedeutet, muss sie auch - so ungeheuerlich schwer das seiln mag -
moglich sein. Wer vom ewig oder absolut Unverzeihlichen spricht, gibt diye Még-
lichkeit auf, die moralische und sittliche Ordnung durch menschlich-endliches
Vermdgen wiederherzustellen und verteidigen zu kdnnen. Eine Leugnung die-
ser Maglichkeit kdme einer Leugnung der Humanitat und einer Selbstaufgabe
gleich. Wer vom Unverzeihlichen ausgeht, braucht sich nicht mehr um ein neu-
es Verhaltnis zum anderen zu bemiihen. Damit erstirbt der lebendige Prozess,
der notig ist, um in ein rechtes Verhaltnis zur Vergangenheit zu gelangen. Man
darfsich jedoch nicht dazu verleiten tassen, zu glauben, dass mit der Ablehnung
des Gedankens der Unverzeihlichkeit alles . sofort” verzeihbar ware. Die auf-
gewiesenen komplexen Sachverhalte sprechen gegen diese Schlussfolgerung.
Zweitens sind Verzeihung oder Vergebung politisch-kollektiv (Rau) und institu-
tionell [Papst) nur symbolisch mdglich, daher muss bei der Bitte Raus und beim
Wunsch des Papstes der schale Nachgeschmack einer Strategie zurlickblei-
ben. Dennoch kann eine Strategie als niitzlicher Handlungsaufruf und Motiva-

tion verstanden werden. Wirkliche Verzeihung bleibt Aufgabe des Einzelnen.

Christian Lotz, geb. 1970, ist DFG-Stipendiat im Deutsch-Amerika-
nischen Graduiertenkolleg Collegium Philosophiae
Transatlanticum. Er forscht zur Zeit am Philosophy Department der
Emory-University {Atlanta).

Kontakt
Emil-von-Behring-Strafie 1, 35041 Marburg



- Die Eberhard von Kuenheim Stiftung ist eine Stiftung der BMW AG. Sie wur-
de 20002u Ehren von Eberhard v. Kuenheim eingerichtet, der nahezu drei
'Jahr"'zé!ihte hinter dem Erfolg des ihm anvertrauten Unternehmens stand.
| f’ﬁrdei'ung des freien Unternehmertums sowie Forderung des Gedankens
der Elitebildung sind die zentralen Anliegen der Stiftung. Die Frage, was dafiir

S tUn ist, beschiftigt viele in unserer Gesellschaft. Es gebe in Deutschland

‘;Wenig"er ein Erkenntnis-, denn ein Handlungsproblem, so wird immer wie-

“der kdnStatiert und dieses Handeln miisse in Verantwortung geschehen.
’},er wussen viel, aber wir kdnnen wenig, so konnte man den Befund zu-

"fsammenfassen und man miisste weiterfragen: Was brauchen wir? Was

kdnnen wnr7 Was diirfen wir? Da die Eberhard von Kuenheim Stiftung solche
'Fragen dle alle betreffen, nicht allein bearbeiten kann, eroffnet sie in der
UNIVERSlTAS ein Forum der Diskussion. Personlichkeiten unterschiedlicher
Profession und Erfahrung antworten auf Fragen, mit denen sich die Stiftung
in Zukunft beschéftigen will. Die UNIVERSITAS lddtihre Leser ein, sichin Form
von Leserbriefen an diesem Wortwechsel zu beteiligen.

-Den Ahf;ng macht Eberhard v. Kuenheim. Er will aus der Sicht eines Unter-
nehmers Anstdfle geben, was Wirtschaft der Gesellschaft bietet -~ und wo
Wirtschaft die Gesellschaft braucht.

Okonomie als Lebensprinzip

'Vom Wert unternehmerischen Handelns Eberhard v. Kuenheim

* Wir alle sind Kinder der Aufklarung. Die damit erworbenen Freiheiten bezah-
len wir mit dem Verlust eines angestammten Ortes in der Gemeinschaft. Was
sichim Laufe der Zeit entwickelt hat, nennenwir ..Gesellschaft"; sie besteht aus

einzelnen Teilsystemen, gleichsam S3dulen. Dennoch will man gesamthaft





