Christian Lotz, Seattle
Mitmachende Spiegelleiber

Anmerkungen zur Phiinomenologie der konkreten
Intersubjektivitit bei Husser]*

,Und ,wir sind fiireinander da, ich, dieser Mensch, fiir
ithn, und er fiir mich, und wir fassen ,uns selbst* mit den
Augen der Anderen als Menschen auf.“

Edmund Husserl

Wenn man in den Spiegel schaut, fillt einem nicht auf, daf dieser alle
Seiten spiegelverkehrt darstellt; unauffillig bleibt, dafl dort im Spiegel
iiberhaupt keine Kopie seiner selbst, sondern — wenn iiberhaupt — eine
gespiegelte Kopie, eine verdrehte Verdoppelung, eine Verkehrung des Kor-
pers erscheint. Sobald sich jedoch eine Person neben einem selbst im
Spiegel betrachtet, die man von der Seite, mit der sie sich im Spiegel pra-
sentiert, bereits kennt, bemerkt man sofort, daf§ es sich bei dem Spiegel-
bild des oder der Anderen eben nur um ein Spiegelbild handelt. Der
Scheitel sitzt nicht dort, wo er normalerweise ist, der Mundwinkel zeigt
eine anormal, iiblicherweise nicht in dieser Art und Weise anzutreffende
»Form*“. Mit anderen Worten: bei einem Anderen, den ich im Spiegel se-
he, erscheint das ,,Gebaren® (Husserl/Heidegger) bzw. das ,,Gehaben®
(Husserl) fremdartig. Wie kann man sich diesen Sachverhalt verstindlich
machen? Es gibt nur eine plausible Antwort: Mich im Spiegel betrach-
tend dort bin nicht 7ch zu sehen, sondern ein Anderer. Da ich mich auf-
grund meiner leiblichen Konstitution niemals so sehen kann, wie ich mei-
ne es im Spiegel zu tun, sehe ich — genau betrachtet — niemals mich im
Spiegel, sondern einen Anderen, der so ist wie ich. Wenn der Spiegel, wie
weithin angenommen, wirklich ein Bild von mir bzw. meines Kérpers
sein sollte, bliebe unverstindlich, warum mir der oben beschriebene Ver-
fremdungseffekt ausgerechnet bei mir niche auffille. Oder kenne ich

Ich danke Walther Ch. Zimmerli fiir die kritischen Hinweise, die er in seinem For-
schungskolloquium in Marburg zu einer ersten Fassung des Manuskriptes gegeben
hat. Weiterhin danke ich Dorothea Wildenburg fiir ihre prizisen Korrekturen und ih-
re kritischen, inhaltlichen Kommentare.

Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Band 56 (2002), 1

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 73

mich niche? Bin ich mir selbst schon fremd? Ich ist ein Anderer — jeden-
falls im Spiegel.

In den Cartesianischen Meditationen von Edmund Husserl heif3t es:
»Der Andere ist Spiegelung meiner selbst und doch nicht eigentlich
Spiegelung.“ (Hua I, 125). Im Zuge der Vorarbeiten und Umarbeitun-
gen, die die Cartesianischen Meditationen im Gefolge der spiteren Mo-
nadologie Husserls erfahren haben, und im Kontext der Binde zur In-
tersubjektivitit, die Iso Kern bereits 1973 herausgegeben hat, kann man
den Satz als einen Reflex von Husserls Leibniz-Lektiire auslegen. In die-
sem Sinne wiirde Husserl das Ego als spiegelndes Reprisentationssystem
bestimmen.! An dieser Auslegung ist philologisch kaum zu riitteln.
Nichtsdestotrotz ist mit diesem Schritt noch keine sachliche Einsicht ge-
wonnen, was Spiegelung als solche ausmacht. Deren Kontexte innerhalb
der Phinomenologie der Fremderfahrung sind zunichst drei: Erstens
konstituiert sich die Erfahrung des Anderen grundsitzlich durch den
fremden Kérper und den eigenen Leib. Zweitens spricht Husserl
zunichst nicht von den Anderen, sondern von dem Fremden iiberhaupt,
bis er schliefSlich sogar zu dem Schlufl kommt: ,,das an sich erste Fremde
(das erste Nicht-Ich) ist das andere Ich.“ (Hua 1, 137) Drittens behauptet
Husserl im obigen Zitat, dafl der Andere nicht eigentlich Spiegelung sei.
Diese merkwiirdige Formulierung kann dazu veranlassen, entgegen des
durch Leibniz vorgegebenen Kontextes genauer zu iiberlegen, ob Hus-
setl wirklich einen Reprisentations- und Bildbegriff oder gar einen me-
taphysischen Begriff in das Zentrum seiner Theorie riickt. Es ist offen-
sichtlich, daf es schon von Husserls Primissen her unméglich ist, die
Fremderfahrung als Bild- oder Zeichenbewufitsein auszulegen. Stattdes-
sen konnte er aber die konkrete Spiegelerfahrung im Sinne einer Imita-
tionserfahrung im Blick haben.2 Letzterem soll im Folgenden nachge-
fragt werden.

Meine Uberlegungen beschrinken sich auf den zitierten Satz aus der
V. Cartesianischen Meditation und eine Grundskizze einer Phinomeno-
logie der Spiegelerfahrung, die den Begriff ,,Paarung® innerhalb der Phi-
nomenologie der Intersubjektivitit etwas genauer zu beleuchten hilft.
Man kann die urspriingliche Assoziation, die Husserl unter dem Titel
»Paarung” anfiihrt, im Sinne einer leiblichen Spiegelung interpretieren

L An zwei Stellen fiihrt Husserl diesen Kontext selbst ein: vgl. Hua XIV, 298 ff;; Hua I,

29; 35.
2 Husserl geht auf die konkrete Spiegelerfahrung — soweit ich weif§ — an nur einer Stelle
ein: vgl. dazu Hua XIV, 508f. ‘

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



74 Christian Lotz

und — von einer hoheren Stufe betrachtet — als unmittelbare Nachah-
mung auslegen.3 Unmittelbare Nachahmung aber ist Mitmachen. Hus-
setl schreibt an der zitierten Stelle iiber die Spiegelung auch, daff der An-
dere ,Analogon meiner selbst, und doch wieder nicht Analogon im
gewohnlichen Sinne® sei (Hua I, 125). Was aber heifit ,Analogon® auf ei-
ner rudimentiren Erfahrungsebene anderes, als dal der Andere sich ge-
nauso verhilt und ein identisches Gehaben hat, d. h. genauso ist wie ich?
Dieses aber bedeutete letztlich nichts anderes als ,,echohafte” Imitation.
Zur Imitation sind immer zwei vorausgesetzt, die dasselbe tun. Die Dif-
ferenz besteht also nicht in dem, was sie tun, sondern nur darin, dafl
zZwei es tun.

Die Struktur der folgenden Ausfiithrungen besteht aus vier Schritten.
In einem ersten Schritt werde ich Husserls Ansatz in der Intersubjekti-
vititstheorie grob skizzieren und den Punkt orten, an dem meine Uber-
legungen einsetzen. In einem zweiten Schritt werde ich die Skizze in Be-
zug auf die leibliche Spiegelung ausbauen. In einem dritten Schritt werde
ich die konkrete Spiegelerfahrung mit der leiblichen Spiegelung in Ver-
bindung bringen. In einem letzten Schritt werde ich abschlieflend skiz-
zieren, daff die Auslegung der konkreten, leiblichen Intersubjektivitit als
einer Spiegelung vorziiglich geeignet ist, um phinomenologische und
(entwicklungs)psychologische Uberlegungen fiireinander fruchtbar zu
machen. Insgesamt soll dabei leitend sein, einen phinomenologischen
Begriff des Mitmachens zu gewinnen.

I. Der Ort der Spiegelung in Hussetls Intersubjektivititslehre

In dem im Stile des film-noir 1981 gedrehten Filmepos Blade Runnervon
Ridley Scott flichen fiinf technisch erzeugte ,Replikanten® (Motto der
Herstellungsfirma: ,More human than human®) von einer ins All ausge-
lagerten Arbeitskolonie und machen sich in Los Angeles im Jahre 2019
auf die Suche nach ihrem Hersteller (,,maker®). Dort werden sie von den

3 Theunissen interpretiert den Satz ebenfalls als Hinweis auf den konkreten Spiegel.
Vgl. Theunissen 1965, 139 f. Held bezeichnet die ,Selbst-Entfremdung“ und , Veran-
derung“ des BewufStseins in sich selbst als ,, Jzeration, Pluralisierung oder auch Spiege-
lung* (Held 1972, 19). Interessant ist auch, daf§ Sartre, bei seinem Versuch, die Un-
wahrhaftigkeit als Struktur von Nichts und Sein aufzuweisen, von dieser als ,,Spiel von
Spiegel und Spiegelung” (Sartre 1993, 151) spricht. Dieser Gedanke kann hier nicht
weiter verfolgt werden.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 75

sogenannten ,Blade Runner® gejagt, getestet und gegebenfalls getotet.4
Ein Strang des Filmes behandelt die Schwierigkeiten, die der Blade Run-
ner Rick Deckard (Harrison Ford) bekommt, als er feststellen mufi, dafl
er sich in die Replikantin Rachael (Sean Young) verliebt hat, die selbst
zunichst nicht weif}, daf§ sie Replikantin ist.

Rick hat die ganze Zeit iiber ein FremdbewufStsein von ihr. Es stellt sich
zwar irgendwann — fiir ihn enttiuschend — heraus, daf es sich dabei blof§
um eine technische Kopie und keinen ,echten Menschen handelt. Das aber
indert nichts an der Sachlage, daf§ er eine spezifische Fremderfahrung hatte,
die auch nach der Tiuschung als solche (vergangene) gewif§ bleibt. Sie kann
abgewandelt oder in eine ganz andere Bewuftseinsweise iibergegangen sein.
Der Blade Runner hat die Erfahrung der Anderen gemacht (im iibrigen liebt
er sie auch nach der Einsicht in die Tduschung weiterhin, und das macht
ihm nicht emotional, sondern nur kognitiv Schwierigkeiten).

Einen solchen Bewuf8tseinstyp auszulegen und in seinen Wesensstruk-
turen aufzuweisen, ist Ziel der Phinomenologie der konkreten Fremder-
fahrung. Dabei geht es der Husserlschen Phiinomenologie nicht darum,
die Existenz des Anderen nachzuweisen oder gar zu deduzieren. In der
transzendentalen Epoché wird die Differenz von Sein und Sinn entdop-
pelt. Die Erfahrung des Anderen wird im husserlschen Sinne intentional
analysiert und dadurch verstindlich gemacht. Fiir die Analyse der Frem-
derfahrung ist es daher (zunichst) irrelevant, ob Rachael existiert oder
nicht.5 Wirklichkeit enthiillt sich im phinomenologischen Blick als ein

4 In postmoderner Verschachtelung der Themen werden christliche Symbolik, ethisch-
moralische Probleme, Asthetikfragen, Probleme der technologischen Zivilisation und
der kiinstlichen Intelligenz mit Zitaten und Anspielungen auf andere Filme und Lite-
ratur verkniipft. Der Film ist eines der besten Beispiele einer gelungenen Doppelco-
dierung. Er l4€t sich nicht nur intellektuell und unterhaltend geniefen, sondern auch
theoretisch betrachten. Daher sei es mir an dieser Stelle erlaubt, ihn zur Veranschauli-
chung der Sache heranzuziehen.

5 Zur Erlduterung der ,intentionalen Analyse“ vgl. Hua I, § 19-20. Die Frau kénnte
selbstverstindlich auch phantasiert sein. An der intentionalen Struktur dndert das
nichts. Daraus wire fiir die phinomenologische Fragestellung nur die Forderung ab-
zuleiten, das Phantasiebewuf3tsein einer Fremderfahrung zu beschreiben. Vorgreifend
hier angedeutet: Das Phantasiebewuf3tsein wire in diesem Fall ein héherstufiges Be-
wufltsein und wiirde die Fremderfahrung bereits voraussetzen. Deshalb reicht es fiir
den hier verhandelten Kontext nicht aus, das Spiegelbildbewuftsein als Bildbewuft-
sein von mir selbst zu bestimmen (vgl. Brandt 1999, 25-35). Das Spiegelbild ist nach
der hier vertretenen Ansicht ein Bild von einem Anderen, der so ist wie ich selbst. In
diesem Sinne ist das Spiegelbild bewufStsein eben nicht Bildbewuftsein von mir, son-
dern in einem einstufigen Bewuftsein von einem Anderen fundiert.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



76 Christian Lotz

dynamischer Limesbegriff und muf§ sich innerhalb der Erfahrung immer
wieder erneut erfiillen. Selbst wenn der Blade Runner zunichst glaubrte,
eine Frau zu kiissen, aber dann spiter feststellen mufite, daff es doch nur
Drihte waren, die er gekiiflt hat, so tangiert das zunichst die transzen-
dentale Frage nach der Fremderfahrung nicht. So ist auch der Vorwurf
vollig verfehlt, mit einer solchen Ausgangslage konnte der Andere als
blof8 wahrscheinlich gedacht werden. Das ist nicht deshalb ein mif§lun-
gener Einwurf, weil die Erfahrung des Anderen apodiktisch gewifd wire,
sondern er ist verfehlt, weil der Andere grundsitzlich in einem nichtma-
thematischen Sinne ,,wahrscheinlich® ist.

Intersubjektivitit ist wie jede nichtsymbolische Erfahrung prinzipi-
ell revidierbar.6 Die Tduschung, die der Blade Runner erlebt, ist ein an-
schauliches Beispiel dafiir. Natiirlich gilt das nicht fiir das Fremdbe-
wufltsein in der Zeit seines Vollzuges. In einem solchen ist der Andere,
eben weil es Bewufitsein eines Anderen ist, doxisches Bewuf3tsein von
einem Anderen. Fiir alle Erfahrung, die auf Wahrnehmung basiert, ist
die Wirklichkeit als solche nie véllig erfiillbar. Jede Erfahrung, die sich
auf Wahrgenommenes stiitzt, ist revidierbar und muf} sich als solche
bewihren. Sie transzendiert sich immer. Als spezifische Bewufltseins-
weise hat auch die Fremderfahrung ihren eigenen ,Bewihrungsstil®
(Hua I, 143). Der Andere entspringt weder einer Schluf3folgerung noch
ist seine Erfahrung unrevidierbar: ,,Das fremde Ich ist keine Hypothe-
se, keine Substruktion, sondern eine Erfahrung, die, wie gesagt, in der
Weise der Erfahrung sich selbst bewihrt oder aufgehoben wird“ (Hua
X111, 352).

Husserls Lehre von der Fremderfahrung ist vielfach der Kritik unter-
zogen worden.” Einmal abgeschen von ihren problematischen Punkten,
haben ihre Kritiken nicht immer die von Husserl beabsichtigten metho-
dischen Frageebenen beachtet, aus der sich die Theorie Husserls ent-
wickelt. Diese methodischen Fragestellungen lassen sich in einem vier-
stufigen Schema in folgende Fundierungschichten gliedern:

6 Vgl. dazu auch Zahavi 1996, 46.

7 Vor allen Dingen sind hier zu nennen Theunissen 1965 und Habermas 1989. Partielle
(klassische) Kritiken aus phinomenologischer Perspektive finden sich neben den Aus-
einandersetzungen von Schiitz und Gurwitsch bei Held 1972 und Waldenfels 1971.
Erst in der jiingeren Forschung gibt es aufgrund der oben genannten besseren Textla-
ge Darstellungen und Verteidigungen der Husserlschen Lehre der Fremderfahrung
bspw. bei Zahavi 1996 und bei Zahavi 1999.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 77

(1) Erstens kann man nach den sozialen Typen und Formen der konkre-
ten Erfahrung des Anderen in personaler Kommunikation fragen (so-
zial-kommunikative Intersubjektivitir)8,

(2) zweitens kann man fragen, inwieweit innerhalb des Aufbaus der Be-
deutungsschichten der Welt und der Dinge (z.B. kulturelle oder
praktische Charaktere) die Fremderfahrung bereits impliziert ist (i7-
plizite Intersubjektivitit)?,

(3) drittens kann man fragen, auf welche Weise die konkrete Fremder-
fahrung zu bestimmen ist (konstituierte Intersubjektivitit), und

(4) viertens lift sich — die anderen Schichten fundierend — fragen, wie
sich die Intersubjektivitit als solche aufweisen i3t (konstiruierende
Intersubjektivitit).10 Was ist intersubjektive Subjektivitit, und was
ist subjektive Intersubjektivitit?

Die verschiedenen Stufen lassen sich nur idealtypisch bzw. eidetisch von-
einander trennen. Ich méchte an dieser Stelle nicht weiter auf die ver-
schiedenen Stufen der Konstitution und den damit verbundenen Frage-
richtungen eingehen, da es hier nur um eine abgegrenzte, spezifische
Fragestellung gehen soll.

Interpretiert man das Spiegelungstheorem, das einleitend angefiihrt
wurde, als einen Reflex der Leibniz-Lektiire Husserls, so miiffte man es
auf der vierten Stufe, also der konstituierenden Intersubjektivitit lokali-
sieren. Wenn man jedoch die konkrete Spiegelung und die Imitation in

8 Vgl. dazu Schuhmann 1988, 48-88; Spahn 1996, 140-177; vgl. Hua I, § 58; Hua IV, § 515
Hua X1V, 165-216; Hua XV, 272 ff., 406.

9 Vgl. die Versuche, nicht bei der intentionalen Analyse der konkreten Fremderfahrung
zu beginnen, sondern bei Implikaten des Anderen in der Konstitution von Objekti-
vitit zu suchen bei Zahavi 1996, 38 ff.; Held 1972, 47.

10 Vgl. dazu Zahavi 11996, 11-17. In den Cartesianischen Meditationen wird die Fundie-
rungsebene der konstituierenden Intersubjektivivitit in § 49, die der konstituierten
Intersubjektivitit in § 50-§ 54 behandelt. Bemerkenswerterweise findet sich fiir die
Unterscheidung von Punkt drei und Punke vier eine spekulativ-deduktive Parallele in
der Stufung der Intersubjektivititstheorie Johann Gorttlieb Fichtes. Vgl. zur Fichte-
schen Theorie und deren methodischen Problemen neuerdings Wildenburg 1999. Sie
rekonstruiert die Problematik anhand einer dafiir entworfenen paradiesischen Situati-
on. Gott schafft Adam und gibt ihm das Bewuftsein, daff noch ein Anderer (bzw. ei-
ne Andere) da ist (Stufe 4) aber Adam hat sie nie gesehen. Diese Stufe nennt Wilden-
burg ,Deduktionsstheorie“ (Wildenburg 1999, 361). Was aber geschieht, wenn Adam
wihrend seiner einsamen, hilflosen Suche im Paradies auf Eva trifft und woran be-
merke er, dal dies Eva ist und nicht ein Stein oder ein Schimpanse (Stufe 3)? Diese
Stufe nennt Wildenburg ,Schlufolgerungs- oder Ubertragungstheorie® (Wildenburg

1999, 361).

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



78 Christian Lotz

die Auseinandersetzung einfiihren mochte, hat man die unterste Stufe
der Konstitution verlassen und setzt sie schon voraus. Fremderfahrung
unter Zurhilfenahme der konkreten Spiegelerfahrung aufzuhellen (sta-
tisch), setzt nicht nur bereits voraus, dafl innerhalb meiner potentiellen
Erfahrungshorizonte ein Anderer erscheinen kinnte, d. h. schon impli-
ziert ist, sondern setzt auch eine objektive, d. h. intersubjektive Natur, ei-
ne objektive Zeit, etc. voraus (genetisch). Mit anderen Worten: die kon-
krete Fremderfahrung ,findet innerhalb einer schon bestehenden
intersubjektiven Dimension statt“ (Zahavi 1996, 43). Ich werde also im
folgenden versuchen, ausschliefllich die konkrete Fremderfahrung zu be-
leuchten. Alle anderen Fragerichtungen bleiben ausgeblendet. Zu fragen
ist: wie ist die Sachlage zu verstehen und intentional auszulegen, daf§ in
der Erfahrung ,das Sein der Anderen fiir mich sich macht (Hua I, 123).

Dazu werde ich in einem ersten Schritt diesen Teil der Lehre Husserls
kurz skizzieren, bevor ich im nichsten Schritt durch die Einfithrung der
Spiegelerfahrung und der Imitation eine Erweiterung dieser Lehre vor-
nehmen méchte. Husserls Phinomenologie der konkreten Fremderfah-
rung ist in zwei Stufen gegliedert. Auf einer ersten Ebene enthiillt sich der
Andere durch Heraushebung aus der Umgebung und als Assoziationsver-
bindung zwischen seinem Kérper und meinem Leib (Paarung). Auf einer
zweiten Ebene apprisentiert sich der Andere als ,hoherstufige Assozia-
tion“ (Hua I, 147) im Sinne eines alter ego.

Fingieren wir, jemand ginge in einem Wald spazieren. Auf einmal hebt
sich etwas aus dem bisher einstimmig erfahrenen Verlauf heraus und affi-
ziert. Man wiirde in einem solchen Fall eine gewisse Aufmerksamkeit auf-
bringen, die Sinne mobilisieren und den Blick konzentrieren. Man wird
vielleicht unsicher sein tiber die Natur des Gesehenen, Gehérten oder
Getasteten. Dann bewegt sich das Objekrt plétzlich, es verindert sich. Es
bildet sich passiv die Gewiftheit, daf§ dort ein anderer Kérper ist. Dieser
Prozef verlduft passiv. Deshalb sagt Husserl, daff sich ein Anderer macht.
Das Auftauchen des Anderen ist ein Ereignis. Meiner zuwendenden Auf-
merksamkeit und Konzentration vorhergehend hat eine Uberschiebung
(Hua I, 130) — Husserl nennt es auch eine Deckung (Hua X1, 130; Hua I,
142) — stattgefunden, die von mir zum anderen Kérper und von ihm zu
mir zuriicklduft. Diese Deckung ist eine Form der Assoziation und ist
formal so bestimmt: Etwas erinnert an etwas. Etwas ist mit etwas in dem
Sinne assoziiert, daf§ es zu einem verbunden ist. In einer Uberschiebung
verbinden sich zwei Momente zu einer Einheit und bleiben doch in Dif-
ferenz. Zwischen mir und ihm geschieht keine Assoziation in Form einer

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 79

Reproduktion, denn beide sind gegenwirtig. Das die Uberschiebung
Weckende — das Gehorte, Gesehene oder Getastete — weckt keine Wie-
dererinnerung. Husserl nennt diese Form der Gegenwartsassoziation
Paarung (Hua 1, § s1; Hua X1, § 28). Die Bewegung dort und mein Leib
hier, beide sind in einer Gegenwartsassoziation verbunden und geeint.
Sie sind dhnlich. Wie aber kann ich ausschliefen, dafl dort nicht mein
Leib erscheint oder ein zweiter Leib? Ausschlieflen kann ich es nur da-
durch, dafl ich nicht dort sein kann, denn ich bin in meinem Leib inkar-
niert, ich bin nie woanders als da, wo ich bin, ,,meinen Leib kann ich
nicht wegschieben (Hua XV, 243). Ich bin immer hier. ,Ich kann doch
nicht zugleich hier und dort sein“ (Hua XV, 243). Aber ich kann mir aus-
malen, ich sei dort. Alle Erscheinungssysteme wiren dann geindert und
doch immer noch meine. Der andere Kérper ist wie mein Leib, keine
Verdoppelung, sondern etwas anderes, nimlich ein alter ego. Der andere
Kérper ist wie ich, d. h. auch Leib.11

Diese Apprisentation des anderen Leibes, die mit der Konstitution
von Ausdruck und Psychischem einhergeht, ist so strukeuriert, dafd sie
»ihrer Eigenart gemifl nie Erfiillung durch Prisentation fordert und
zuldflt“ (Hua I, 148). Nun kann man sich fragen, wie sich diese Erfah-
rung, ,die das originaliter Unzugingliche gibt“ (Hua I, 143) ausweisen
148¢. Wie erfahre ich, daf} der Andere prinzipiell niemals prisentiert wer-
den kann? Woher weifl Husserl, dafl die Erfahrung des Anderen Erfiil-
lung prinzipiell ausschliet? Der Hinweis, daf§ damit die Erfahrung des
Anderen keine Erfahrung des Anderen mehr wire und sich autheben wiir-
de, reicht hier nicht hin.12 Denn Husserl miifSte phinomenologisch in-
nerhalb der intentionalen Analyse der Sinngebung der Erfahrung (Hua I,
136) aufweisen, daf§ prinzipiel] ausgeschlossen ist, daf§ das Unzugingliche
originaliter unzuginglich ist. Das aber wird von ihm nur behauptet,
nicht nachgewiesen. Es gibt daher nur zwei Losungsméglichkeiten: ent-

11 Das ist zunichst das Ausgangsstadium und da die Fremderfahrung wie jede Erfahrung
ihren eigenen Bewihrungsstil hat, wiederholt sich dieses bei jedem ,Kontakt“ neu.
Deas gilt auch fiir die héheren Schichten der Intersubjektivitit. Wenn ich jemanden
zum ersten Mal treffe, den ich zuvor niemals gesehen und von dem ich auch niche
gehdrt habe, so tritt er mir gewissermaflen ,leer” gegeniiber. Als Person ist er iiber sei-
ne Leiblichkeit leer indiziert und bereits in meinen Erfahrungshorizont eingeschrie-
ben, mehr habe ich von ihm jedoch noch nicht. Diese ,,Ausgangssituation wird dann
unter fortlaufender Erfahrung abgewandelt. Schon die Haare, das Gesicht, das Ausse-
hen, die Kleidung, das Gebaren, etc. vermitteln mir erste Erfiillungen der personalen
Indizierung. Ich lerne ihn oder sie dann kennen.

12 Vgl. dazu die bei Zahavi 1996, 46 angefiihrten Stellen.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



80 Christian Lotz

weder mufl man auf eine ethisch-praktische Erfahrung verweisen, in der
sich mir diese Unméglichkeit enthiille (vielleicht in Freiheit oder morali-
schem Anspruch) und eine darin zu untersuchende Wert-Affektion oder
ethische Affektion in den Blick nehmen.13 Das hitte die Konsequenz, in
gewisser Weise tiber Husserl hinauszugehen und bereits die assoziative
Paarung — und nicht erst die personale ,Berithrung® (Hua XIV, 166, 172,
185, 211) — als ein ethisches Verhiltnis neu zu durchlaufen. Oder aber man
mufl auf das Ego in seiner Selbstkonstitution zuriickgreifen. In der Tat
scheint dieser Weg fiir die Husserlsche Theorie plausibler (und wurde
von der Forschung auch so interpretiert). Husserls Differenzierung in
adiquate und inadiquate Evidenz, die er in den Cartesianischen Medita-
tionen vornimmt, verweist darauf. Da ich mir selbst nie véllig selbstgege-
ben, sondern immer inadidquat gegeben und immer durch meine zeitli-
chen Horizonte hindurch fiir mich selbst transzendent in meiner
Vergangenheit und Zukunft bin, muf das fiir das andere Subjekt, weil es
alter ego ist, auch gelten.14 Die Transzendenz meiner selbst in der Konsti-
tution einer objektiven Vergangenheit wire dann bereits als Veranderung
(Theunissen) oder Ent-Fremdung (Husserl) zu deuten. Auch meine Leib-
lichkeit indiziert bereits Fremdheit.!5 Das aber verweist auf die Fundie-
rungsschicht (Frage 4) der konstituierenden Intersubjektivitit und kann
hier nicht weiter behandelt werden. Grundsitzlich aber bliebe auch die-
ser Versuch, ein erster Bewuf3tsein der Andersheit iiber einen urspriingli-
chen Entfremdungsprozefl des SelbstbewufStseins aufzuweisen, innerhalb
des theoretischen Paradigmas verortet.16

13 Erste Hinweise, den Affektionsbegriff werttheoretisch zu erweitern, finden sich bei
Miiller 1999, 163-180.

14 Vgl. zur Diskussion der verschiedenen Begriffe von Evidenz und Selbsterfahrung Hua
I, So.

15 Vgl. dazu Waldenfels 1999, 16-52. Waldenfels meint ebd., s1: ,,Ich fasse mich nur, in-
dem ich mir entgleite. Leiblichkeit besagt, dafl ich nur Als anderer ich selbst bin®. Vgl.
dazu Zahavi 1999, 169.

16 Vgl. dazu Theunissen 1965, 143 ff.; Zahavi 1999, 63-90, 148 f.; Held 1966, 164 ff. Die
Selbst-Entfremdung des Bewuftseins ist nach Husserl wenigstens idealerweise aufzu-
heben. Bei der Fremderfahrung soll das aber nicht gelten. Man kénnte sich in diesem
Kontext fragen, ob auch in der Erfahrung des anderen Ego eine idealerweise zu erfiil-
lende Erfahrung gesetzt ist wie z. B. in der Liebe (vgl. Hua XV, 172 ff.). Husset] meint:
,Liebende leben nicht nebeneinander und miteinander, sondern ineinander, aktuell
und potentiell“ (Hua XV, 174).

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 81

I1. Leibliche Spiegelung

Ich méchte nun die Skizze der konkreten Fremderfahrung auf dem Hin-
tergrund des Gewonnenen erneut durchlaufen, und zwar etwas priziser
in Hinsicht auf die Leiblichkeit, um danach den Vorschlag zu machen,
den leiblichen Prozeff — wihrend seiner lebendigen Dauer — als einen
grundlegend imitativen Prozeff im Sinne des Mitmachens zu deuten. Die
passive Paarung, die bei Husserl im Zentrum steht, l48¢ sich verstehen als
eine (auch vorreflexive) passive Einigung der Leiber zu einer Gruppe, die
spiegelverkehrt verliuft. Erinnernd mufl noch einmal wiederholt werden,
daf§ dabei die grundsitzliche Ebene der Intersubjektivitit bereits voraus-
gesetzt ist.17

Man muf§ zunichst festhalten, daf fiir die Zuwendung des Ich — in
unserem obigen Beispiel das Aufmerksamwerden im Wald — auf eine im
Hintergrund erfolgende affektive Tendenz Kinisthesen (das Empfinden
der Bewegung, Bewegungsempfindungen) mitzudenken sind. Wenn ich
im Wald spazierengehe, bin ich nicht auf mich gerichtet im Sinne eines
Korpers. Das leibliche Moment, das am Ubergang von der thematischen
Konzentration von einem Objekt auf ein anderes beteiligt ist, gehort zu
dem, was Husserl ,praktische Méglichkeiten (EU, 89) nennt.18 Diese
leiblichen Méglichkeiten bilden den primiren Horizont meiner Még-
lichkeiten, die meine Situation definieren, um den Verlauf der Wahrneh-
mung zur Erfiillung zu bringen.!9 Husserl unterscheidet zwei Modi des
leiblichen Tuns. Einmal kann wihrend eines thematischen Vollzuges ein
Objekt im Hintergrund auftauchen, das mich zwar affiziert und tenden-
zios weckt, dem ich aber nicht so nachgebe, dafl daraufthin ein themati-
scher Wechsel des Gegenstandsbewuf3tseins stattfindet. In diesem Falle
wiirde ich zwar z. B. von einer Zweigbewegung affiziert werden, mich ihr
aber nicht zuwenden. Diesen Modus nennt Husser! ,,ein Tun, das kein
JIch-tun® ist, ein Tun vor der Zuwendung“ (EU, 91). Ein anderes Mal

17 Der leibliche Zusammenhang ist die entscheidende Komponente, um den Kognitivis-
mus in der Intersubjektivititstheorie unter Beibehaltung des subjektivititstheoreti-
schen Paradigmas zu iiberwinden. Vgl. dazu auch Grathoff 1995, 184, der eine dreistu-
fige Typologie der Intersubjektivititsproblematik beziiglich seiner philosophischen
und soziologischen Kontexte anbietet.

18 Vgl. dazu die Ausfiihrungen bei Aguirre 1991.

19 Vgl. auch Hua XI, 14: ,Also in der Tat in besonderer Weise ist das System der Leibes-
bewegungen bewufitseinsmiflig charakterisiert als ein subjektiv-freies System. Ich
durchlaufe es im Bewuftsein des freien ,Ich kann‘“. Bei Gehlen heifdt das treffend
,Kénnensbewufitsein der Titigkeit“ (Gehlen 1997, 145).

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



82 Christian Lotz

kann es geschehen, daf§ mich ein Objekt so affiziert, daf§ meine Interes-
sentendenzen sich erfiillen und eine zwar nicht willentliche, aber nichts-
destotrotz motivierte Zuwendung zum affizierenden Objekt geschieht.
Erleidet das Bewuf3tsein eine Affektion, der es nicht im Modus der ichli-
chen Titigkeit folgt, handelt es sich um eine reine passive Kinisthese, die
das sinnlich-assoziative Hintergrundfeld der thematischen Aufmerksam-
keit dndert. So kann ich durch den Wald laufen, wihrend die Visgel sin-
gen. Diese Gerdusche kénnen passiv wechseln, ohne dafl sich mein the-
matisches Interesse dndert. Es konnen etwa plotzlich innerhalb der
Hintergrundkulisse andere Vogelstimmen, oder stattdessen mein Schritt-
gerdusch auftauchen. Diese Fille sind Fille der Konstitution von Sinnes-
feldern, die des Bezuges auf eine ,ichliche® T4tigkeit entbehren. Sie sind
zwar nicht ohne mich, aber eben auch nicht durch mich. Der kinistheti-
sche Leib lduft dabei der ichlichen Hinwendung zuvor. Er ist sozusagen
schon dort, wo das Ich hinstrebt und begrenzt so die Méglichkeiten im
Sinne eines urspriinglichen Spielraumes, in dem sich das cogito ,,bewe-
gen® kann. Selbst eine Handbewegung gibt mir diejenigen ,,normalen®
»Wege“ vor, denen ich dann visuell oder akustisch ,folgen kann. So ent-
hiillt sich intentional bspw. das, was wir cine bestimmte ,Stelle” an ei-
nem Gegenstand nennen, als eine Méglichkeit, einen kinisthetischen
Weg zur Erscheinung zu bringen.20 Der leibliche Spielraum im Sinne ei-
nes ,.konstitutiven Doppelspiel[s]“ (Hua XI, 15) ist begrenzend (Nicht-
kénnen) und eréffnend (Kénnen) zugleich.2!

Diese ,vor-ichliche® T4tigkeit des Leibes im Sinne des Kénnens, des
,Ich kann®, kann man nun auch bei der Konstitution der Fremderfah-
rung beobachten, denn die assoziative Paarung, von der oben die Rede
war, stellt eine passive Einigung dar, die sich zwar bewufltseinsmiflig
vollzieht, aber keine Willenshandlung darstellt. Voraussetzung ist, wie
Husserl schreibt, folgende: ,Jede visuelle Empfindung bzw. visuelle Er-
scheinung, die im Sehfeld auftritt, jede taktuelle, die im Tastfeld, auftritt,
hat eine bewufitseinsmif8ige Zuordnung zu momentanen Bewuf3tseins-

20 Vgl. Hua X1V, s41. Vgl. zur Normalitit in diesem Zusammenhang Claesges 1964, 47,
63; zum Konnen und den kinisthetischen , Wegen* Claesges 1964, 75 f.; zum Spiel-
raum des Leibes Claesges 1964, 130f.

21 Das Zusammenspiel von Kénnen und Nichtkénnen I4ft sich auch sozialtypologisch
untersuchen. So stellt Iris Young beziiglich der geschlechtsspezifischen Typik eine so-
zial vermittelte ,inhibited intentionality” und ein ,I cannot” bei der Frau fest. Vgl.
dazu Young 1998, 265. Husserl analysiert aber das Zusammenspiel von Nichtkénnen
und Kénnen auf einer konstitutiven Ebene.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 83

lage der Leibesglieder und schafft einen Horizont weiterer, zusammenge-
ordneter Moglichkeiten, méglicher Erscheinungsreihen, zugehorig zu
den frei méglichen Bewegungsreihen® (Hua XI, 15). Tritt also in mein
Wahrnehmungsfeld etwas Neues ein, fillt es — sozusagen — in den Leib-
horizont hinein. Der andere Korper, auf den ich im Wald treffe, assozi-
iert sich also nicht nur mit ener aktuellen kinisthetischen Moglichkeit
meiner selbst, sondern weckt das gesamte Erscheinungs- und Bewe-
gungssystem, das 7ch besitze, mit. Dieses leibliche Erscheinungssystem als
der Moglichkeitsspielraum, mir meine Kern-, Nah- und Fernwelt zur Er-
fiillung zu bringen, hat unter Voraussetzung einer paarenden Assoziation
der andere Korper in seinem ,Bewegungsraum® folglich auch: ,Jede ge-
sehene Bewegung eines dusseren Dinges hat ihr Gegenstiick in einer
mdéglichen subjektiven Bewegung, in der ich subjektiv denselben Bewe-
gungsraum ,durchlaufe® (Hua XIV, 516).22 Wohlgemerkt: ich muf§ dafiir
keinesfalls den ganzen Kérper des Anderen im Sinne eines empirischen
Objektes wahrnehmen. Selbst wenn ich blind bin und nur ein Geriusch
hére oder ich mich in einem dunklen Zimmer befinde, ich also nicht den
Korper des Anderen als empirisch-vollstindigen Korper sehe, mufd das
Affizierende in einer Deckungssynthese zur Uberschiebung kommen.
Und da es sich nicht um eine reproduktive Weckung handelt — der An-
dere ist keine Wiedererinnerung — liegt eine Gegenwartsassoziation, d. h.
eine Mitgegenwirtigung des oben beschriebenen Typs vor.23 Am Beispiel
des dunklen Zimmers kann man sich leicht klarmachen, daf§ ich nicht et-
was wiedererinnere, wenn ich in einer solchen Situation glaube, nicht
nur ein (physikalisches) Geriusch zu héren. Ich glaube unmittelbar, daf§
der Andere mit mir im Raum gegenwirtig ist und nicht gestern hier war
oder morgen hier sein wird.

Die weckende Affektion und die assoziierten Gegenstinde sind also
nicht — aufler durch eine Abstraktion — iiber eine abgesonderte hyletische

22 vgl. dhnlich Hua XIV, s45; Hua I, 146 £, 154 f.

23 vgl. dazu Held 1972, 34 ff. Er schreibt ebd., 38: ,Die quasi-positionale Vergegenwirti-
gung verschafft der Primordialitit das apprisentative Bewuftsein von der Gleichzei-
tigkeit eines zweiten absoluten Hier. Die positionale Vergegenwiirtigung verschafft ihr
das apprisentative Bewuftsein von der positionalen Unterschiedenheit zweier solcher
Hier durch den Unterschied der beiden Dort.“ Wenn ich das Bewuf3tsein habe ,,als ob
ich dort bin®, ist es als eine setzende, mitgegenwirtigende Vergegenwirtigung zu be-
stimmen. Held meint, dafl Husserls Theorie scheitert, weil er nicht erkliren kann, wie
aus einer nicht-positionalen Vergegenwirtigung ein positionales Bewuf$tsein werden
kann. Vgl. dazu Held 1972, 36, 41-45. Vgl. zum Versuch einer Abwehr dieser Kritik
Aguirre 1982, 150 ff.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



84 Christian Lotz

Datenverschmelzung zu bestimmen. Durch die Weckung des gesamten
Systems und aller , Kénnenshorizonte® (Hua XV, 244) sind unmittelbar
anderer Korper und der eigene Leib assoziiert und verbunden. Husserl
nennt das ,Deckung in Differenz” (Hua XV, 642). Wenn sich der Zweig
im Wald plotzlich in einen Arm verwandelt, stellt sich nicht nur der einzel-
ne Arm, sondern immer eine Ganzheit her, die ihr durch Verbundenheit
mit meinem Leibsystem zukommt: ,Indem aller Seinssinn von Aussendin-
gen zuriickbezogen ist hinsichtlich aller ontischen Gegebenheitsweisen, der
orientierten auf die Nahsphiire der Beriihrbarkeit und Greifbarkeit, der
praktischen, unmittelbaren Verméglichkeit des Schiebens, Stossens etc.,
sind alle Aussendinge — immer in der Primordialitit, im Rahmen meiner
eigenen originalen Erfahrung — e¢o ipso zuriickbezogen auf meinen
berithrenden Leib“ (Hua XV, 309). Durch diese praktisch-leibliche
»Niherung“ (Hua XV, 308) bleibt im vorhinein alles, was mir begegnen
kann, auf die konkrete Subjektivitit verwiesen.

Urspriinglich hat nun der fremde Kérper dasselbe Erscheinungssystem
wie mein Leib. Beim ,ersten Kontakt“, wenn noch keine inhaltlichen Er-
wartungen und Apperzeptionen fungieren, sieht, hért und taste ich, als ob
ich an seiner Stelle wiire, als ob ich dorrwire. Solche Ubernahme ist fiir die
,Einfiihlung“ vorausgesetzt. Wenn ich etwa ein Kind auf die Strafle laufen
sehe, auf der sich ein Auto nihert, das das Kind in Gefahr bringt, so kann
ich diesen Vorgang nur verstehen und gegebenfalls das Kind retten, weil
die Erscheinungssysteme assoziativ so geeint sind, a/s 06 ich dort auf die
Strafle laufen wiirde. Wenn ich mir anschaulich zu machen versuche, was
ein Anderer gerade erlebt oder wahrnimmt, so kann das immer nur eine
Abwandlung meiner eigenen Erfahrung sein: ,In der Einfithlung: Der
fremde Leib ist Gegenwart: Dort ist er in original wahrnehmungsmissiger
Gegebenheit fiir mich. Er indiziert mir eine Modifikation von Erinnerung
meiner selbst als konkreter Gegenwart [...]. Mit jeder Verinderung, Bewe-
gung des Kérpers im Dort ist indiziert ein Als-ob-ich-dort-wire, als ob ich
dort meine Hand bewegen wiirde etc., aber fest indiziert, und so, dass da-

mit Vorerwartung fiir neue Handbewegung, in Indikation, vorgezeichnet
ist und evtl. sich erfiillend.“ (Hua XV, 642).24

24 In diesem Sinne ist die leibliche Assoziation, die bei der Erfahrung des Anderen vor-
liegt, eine Mitgegenwiirtigung, die etwas mir dhnliches mitgegenwirtige. Folglich ist
das Bewuf3tsein des Anderen in der ,Einfiihlung® als (setzende) mirgegenwiirtigende
Vergegenwiirtigung zu bestimmen. ,Mich im Raum irgendwohin versetzt imaginieren
ist eine Abwandlung der Erinnerung, ebenso jede Mitgegenwart eines Realen eine ver-
wandelte Erinnerung” (Hua XV, 642).

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 85

Normalerweise denkt man an einen Prozef§ im Sinne einer Ferniiber-
schiebung, also in erster Linie als einen visuellen Prozef8. Dieser Distanz-
charaketer ist aber in der leiblichen Apprisentation zunichst nicht gege-
ben. Durch das Indizieren meines eigenen Erscheinungssystems durch
den anderen Korper wird primir meine ,erstvertraute Nahsphire®, mei-
ne ,,Kernwelt“ (Hua XV, 262) mitgeweckt und angezeigt.25 Erstens ist der
Raum im Sinne meines Erfahrungsraumes als prinzipell fiir mich erreich-
bar konstituiert. Selbst die Fixsterne und der ,Rand des Universums® ist
durch die ,Niherung® als leiblich erreichbar gedacht. ,Mein Leib kann
iberall hinkommen®, schreibt Husserl (Hua XV, 311): ,die Wahrneh-
mung von Fernrealitit in Ruhe und Bewegung setzt das Bewuftsein des
Hinkommenkénnens etc. voraus“ (Hua XIV, s51). Diese Nihe bedeutet
— bezogen auf die Sinnesfelder — einen Vorrang des Tastfeldes als ,,Ur-
kernschichte® (Hua XIV, 484). Jedes Ding, sei es noch so weit weg, wird
als moglicherweise Beriihrbares und Betastbares aufgefafit. Ich kdnnre es
erreichen und anfassen. ,Mit jedem unmittelbar haptisch wahrgenom-
menen Objekt ist eo ipso von der Berithrung her apprisentiert der
beriihrende Leib, also auch mittelbar von seiten einer optischen Erschei-
nungsweise, die z. B. als Fernerscheinung auf Naherscheinungen und von
da durch die Apprisentation auf mégliche Beriihrung ,durch den Leib’
verweist.“ (Hua XV, 306). Es gibt nicht ontologisch voneinander ge-
trennte Sinnesfelder (obwohl sie phinomenologisch-eidetisch bestimmt
werden kénnen)26, sondern das visuelle Feld taucht immer synthetisiert
mit dem taktilen Feld auf, was bedeutet, ,dass ich jede Ferne verwirkli-
chen kann als Nihe, als wobei ich berithrend bin®“ (Hua XV, 312). Nihe
und Ferne konstituieren sich durch unmittelbare und mittelbare Erreich-
barkeit, also, in letzterem Falle, durch die negative Erfahrung, daff ich
nicht alles greifen kann. Das Kind in der Wiege greift nach den Sternen,
weil es im frithen Stadium weder die Systeme des Gehens noch die kog-
nitive Abstraktion von Entfernungsangaben ausgebildet hat.27 Husserl
meint, ,,dass alle Ferne auf die Nihe verweist [...], dass alles Entfernen
Entfernen von der Nihe, eine Entnahung ist, die dabei Erscheinung des
Dinges selbst nur dadurch verbleibe, dass sie den Sinn der verméoglichen
zuriickfiihrenden Niherung hat* (Hua XV, 308). Die Beriihrbarkeit und

25 Vgl. dazu auch Waldenfels 1998, 234 ff. Bezogen auf den historisch-generativen Prozef§
der Kernwelt als ,Heimwelt“ Held 1991; Steinbock 1995, section 4.

26 Vgl. dazu Hua XIV; 115: , Wir kénnen unsere volle Erfahrung (die Wahrnehmung, die
originire Erfahrungsapperzeption) in gewisser Weise systematisch abbauen.®

27 Vgl. dazu Hua XV, 307.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



86 Christian Lotz

Erreichbarkeit ist also in der Kérperkonstitution grundsitzlich impli-
ziert. Dieser Vorrang der Berithrbarkeit und Erreichbarkeit fiihrt nicht
nur entwicklungspsychologisch, sondern auch phinomenologisch dazu,
den unmittelbaren Leibkontakt im Sinne der ,Berithrung® als primire
Erfahrungsebene der Intersubjektivitit anzuerkennen. Selbst wenn im
Wald jemand auftaucht, der sich noch viele hundert Meter entfernt be-
findet, so ist er doch zunichst als ein Objekt meiner praktischen Kern-
welt konstituiert, bevor ich ihn faktisch als nicht erreichbar auffasse.28 In
diesem Sinne ist jede Affektion eine ,Beriihrung“. Durch Aufdecken der
Leiblichkeit und des unmittelbaren Leibkontaktes kann es nun gelingen,
die Spiegelstruktur im Sinne einer unmittelbaren Nachahmung, d. h. im
Sinne des Mitmachens, einzufiihren.

I11. Unverzdgerte Nachahmung als Mitmachen

Der Nachahmungsbegriff ist zweideutig. Im Sinne der empirischen Ent-
wicklungspsychologie, die diesen Begriff vor allen Dingen im Kontext
der kindlichen Entwicklung der Objektidentifizierung, der Interperso-
nalitit und der Sprachentwicklung einsetzt, wird immer eine Zeitverzo-
gerung — bezogen auf die Handlungen — vorausgesetzt. Dem Modell
nach nimmt die eine Person bei der anderen etwas wahr und imitiert es
dann, etwa das Kind das Mundgebaren der primiren Bezugspersonen bei
der Lall- und Lautformung. ,In manual imitation, the child sees the
adult hand movement and must generate a matching movement.“ (Melt-
zoff/Moore 1995, 49) Zu fragen ist hier in unserem Sinne: wie kann das
Kind die Handbewegung wahrnehmen, wenn es sie erst durch Imitation
in der von der Bezugsperson vorgegebenen Weise erlernen soll? Besteht
hier nicht ein Zirkel? Muf nicht zumindest eine rudimentiire Deckung
der Bewegungssysteme bereits vorausgesetzt sein (die sich dann natiirlich

28 Diese Schichtung ist ein weiteres Indiz fiir das ,Merkwiirdige der Doppelempfindung
in der Selbstberiihrung“ (Hua XV, 302) (selbstaffizierenden Beriihrung), die die Phi-
nomenologie nach Husserl nicht mehr losgelassen hat. Beriihre ich mit meinem Fin-
ger einen Gegenstand, so beriihre ich nicht nur den Tisch, sondern ich werde im
Beriihren sogleich beriihrt. Betaste ich mich selbst, ist immer eine selbstreflexive
Struktur im Sinne eines Berithrend-Beriihrten vorhanden, in der sich jeweils die eine
oder die andere Seite entgleitet. Vgl. zur Doppelempfindung bspw. Hua XIV, 75 £;
Hua XV, 297; Zahavi 1998, 218f.; Welton 1999, 46; Merleau-Ponty 1984, 52f. Vgl. zur
Selbstaffektion und zur Leiblichkeit Zahavi 1999, 91-109.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 87

abwandeln kénnen)? Strenger betrachtet, setzt das aber eine urspriingli-
chere Nachahmung schon voraus, in der die aktive Verdoppelung bereits
passiv gepaart und geeint ist. Denn nach dem bisher Ausgefiihrten muf§
klar sein, dafl schon in der Wahrnehmung und der konkreten Erfahrung
des Anderen die Erscheinungssysteme in Deckung sind, sonst bliebe
letztlich unerklirlich, wie ich erst ein Verstindnis des zu Imitierenden ge-
winnen kann, um es anschlieffend selbst ,,in die Tat umzusetzen“: ,,Ein
fremdes Subjekt kann aber, wenn es mir iiberhaupt gegeben ist, nur in ei-
ner Deckung gegeben sein, ich brauche nicht erst zu vergleichen” (Hua X1V,
143). Vergleichung setzt Paarung bereits voraus. Urspriinglich ahmt das
Kind daher ohne Zeitverzigerung nach. Nur so ist ein spezifischer Begriff
von Mitmachen zu gewinnen.

Eben dies ist das Spezifische an der Spiegelerfahrung, wenn man ein-
mal von ihrem Bildcharakter absieht. Beim Pudern, Rasieren und Haare-
schneiden geschieht eine unmittelbare, unverzégerte Nachahmung. Eine
unverzdgerte Nachahmung ist aber keine Nachahmung im eigentlichen
Sinne mehr, sondern ist durch Paarung konstituiertes ,Mitmachen®.
Mitmachen heifSt aber nichts anderes als Spiegelung. ,Immerhin decke ich
mich in der Einfithlung als Ich mit dem anderen Ich, und in seinem Affi-
ziertsein und Aktivsein bin ich, der mich mit ihm Deckende, gleichsam
affiziert und aktiv: Ich bin es ,wirklich‘ als mitaktiv.“ (Hua XV, 188). Die-
sen Uberschiebungsprozef kann man auch an einem fiir die Eidetik zu
benutzenden Beispiel aus der alltdglichen Erfahrung illustrieren. Wenn
man auf einem Biirgersteig einer einem entgegenkommenden Person
ausweichen mochte, kann es vorkommen, dafl beide dieselben Bewegun-
gen machen und gleichsam schattenhaft in einer Spiegelung zu einer vél-
ligen Deckung der Bewegungssysteme und ihrer antizipativen Horizonte
kommen.

Wenn zwei Menschen miteinander tanzen, in erster Linie beim soge-
nannten ,Gesellschafts-“ oder ,,Paartanz®, so machen sie dabei — jeden-
falls im Idealfall — im Prinzip nichts anderes als das, was man macht,
wenn man rasierend vor dem Spiegel steht. Die implizite Spiegelung wird
auffillig, wenn beide Positionen vertauscht werden, also die beiden Tanz-
partner ihre Positionen wechseln. Mit diesem Wechsel tauschen sie nim-
lich die gesamten Orientierungssysteme unter Beibehaltung eines
grundsitzlich identischen Erscheinungs- und Orientierungssystems spie-
gelnd aus. Die beiden Partner machen nicht dasselbe, sondern die Bewe-
gungsverliufe und Erscheinungsysteme der beiden Ténzer sind assoziativ
so in Deckung gebracht, dafl sie sich gegenseitig imitativ spiegeln. Keiner

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



88 Christian Lotz

von beiden muf§ abstrake dariiber nachdenken, was der Andere gerade
macht, um ihm dann sukzessiv im Sinne eines kognitiven Prozesses nach-
zufolgen. Ein derartiges Vorgehen wiirde offensichtlich den Tanz gerade-
zu unmoglich machen.?9 Das Tanzen mag als ein hochkomplexer Vorgang
schwierig nachvollziehbar sein, aber selbst kleine Handlungssequenzen
wie das gemeinsame Durchschreiten einer zu schmalen Tiiréffnung oder
das Hindeschiitteln sind sich spiegelnde assoziative Paarungen. Es schiit-
telt nicht die eine Hand die andere, sondern beide schiitteln sich — und
selbst wenn es der Fall sein sollte, dafl die eine Hand die andere sozusa-
gen ,objektiviert” und schiittelt, so gibt die andere Hand gewissermafien
nach und fiigt sich in die Erscheinungsverliufe ein. Es findet eine , Uber-
nahme* (Gehlen) statt, in der ich mich von der Handbewegung her lei-
ten lasse, d. h. die Bewegung nicht kausal bewirke, sondern nur , fith-
re“.30 Beide Bewegungssysteme sind in assoziativer Deckung. Man kann
anhand dieser Beispiele sehen, daff Husserls Fundamentalbeschreibung
der assoziativen Paarung und der Leibapprisentation so konkret ausge-
legt werden kann, dafl Erfahrungstypen der intersubjektiven Leiblichkeit
zumindest anthropologisch faflbar werden, und daf diese solange ,,dau-
ern, wie die intersubjektive Mitgegenwirtigung lebendig ist. Diese le-
bendige Intersubjektivitit ist von ihrer Struktur her (ohne Zeitverset-
zung) nachahmend (,Echokinisthese®).

IV. Spieglein, Spieglein an der Wand...

Wir sind nun in der Lage, Husserls Aussage iiber die Spiegelung aufzu-
kliren. Wenn die Erscheinungssysteme sich in assoziativer Deckung be-
finden, also vor mir ein anderer Leib erscheint, so lifit sich die Metapher
des Spiegels deshalb einsetzen, weil der andere Korper so erfahren wird,
als wiirde ich konkretin den Spiegel schauen.3! Ich erfahre den anderen
Menschen im ,Bildraum® so, wie andere Menschen mich erfahren, d. h.
so als wire ich dort, wo sie sind. Das entscheidende der Spiegelerfahrung

29 Auch das Erlernen des Tanzens ist kein kognitiver Prozef}, sondern ein Angleichen der
leiblichen Kénnenshorizonte. Tanzen zu erlernen ist wie das Gehenlernen des Kindes
ein leiblich-immitativer SpiegelprozefS. So argumentiert auch Merleau-Ponty. Vgl. Mer-
leau-Ponty 1966, 172 f.

30 Vgl. dazu Gehlen 1997, 134 .

31 Vgl. allgemein zum Begriff des Spiegels in Literatur, Kunst und Philosophiegeschichte
Konersmann 1991.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 89

— einmal abgesehen davon, dafl es BildbewufStsein ist — ist zweifach geglie-
dert: erstens sind die Erscheinungssysteme des ,,Bildmenschen® und mei-
ne in imitativer Deckung.32 Zweitens handelt es sich im Spiegel nicht um
das Bild von mir selbst, sondern um ein Bild von mir, das nur andere se-
hen kénnen, ich selbst aber nicht. Aus dieser Sachlage muf§ man die Kon-
sequenz zichen, daf§ ich das Spiegelbild zunichst als ein alter ego auffasse
und erst danach — abstraktiv — das Bildbewuf3tsein davon gewinne, daf§ es
sich dort um meinen Kérper handeln soll. Der erste der beiden Punkte ist
zur Geniige bisher erldutert worden, der zweite soll im folgenden ab-
schliefend skizziert werden.

Setzen wir den Fall, daf} mehrere Personen vor dem Spiegel stiinden.
Wenn ich gewisse Merkmale der zweiten Person, die sich neben mir vor
dem Spiegel postiert, kenne, fillt mir die Verdrehung des Bildes durch
den Spiegel auf. Es fillt einem dann meistens auf, daf die rechte Hand
der wirklichen Person sich nicht an der Stelle befindet, an der sie seien
miiflte, wenn sie so vor sich stiinde, wie es der ,Bildmensch® macht.
Nimmt man die Zahnpasta in die linke Hand, nimmt der ,,Bildmensch®
die rechte. Betrachte ich nun mein eigenes Spiegelbild, so fillt mir dage-
gen nichts Merkwiirdiges auf, jedenfalls nicht die Verdrehung. Welch an-
deren Schluf also liflc dieses Faktum zu als denjenigen, dafd ich mich
selbst tiberhaupt nicht kenne, wie ich im Spiegel erscheine. Und weil das
so ist, fehlt mir die Vergleichsméglichkeit, von der her ich bestimmen
konnte, dafl da irgendetwas ,falsch® ist. Wenn das aber plausibel ist,
dann scheint es unméglich, weiterhin davon zu sprechen, daf ein Bild
von mirim Spiegel erscheint. Husserl schreibt folgerichtig zum Spiegel-
bild: ,Natiirlich muss das apperzipiert werden als ein zweiter Mensch, ein
Mensch im Bildraum, aber dieser Bildmensch bildet mich selbst ab, leib-
lich-kérperlich, indireke, sofern ich so ja nicht aussehe fiir mich, sondern
so aussche fiir einen Andern von seiner, einer gewissen Raumstelle aus.*

(Hua X1V, 509).33

32 Zum Spiegel als Bild vgl. Brandt 1999, 37-43; zu den verschiedenen Versuchen Husserls,
das Bildbewuf3tsein zu bestimmen Volonté 1997, 190-204.

33 Von dem, was ich da vor mir sehe, weiffich zwar, daf§ es ein Bild meines Kérpers ist,
aber ich nehme es nicht so wahr. Damit ist ebenfalls ausgeschlossen zu behaupten, es
konne sich nicht um die Erfahrung eines zweiten Menschen handeln, weil der Spiegel
nur ein Bild von mir selbst und eben kein ,wirklicher Mensch sei. Es ist fiir die phi-
nomenologische Bestimmung des Bewufitsein (und damit letztlich fiir es selbst) vollig
irrelevant, ob er ,wirklich® ist oder nicht. Das Bildbewuf8tsein ist gegeniiber dem
Wahrnehmungsbewuftsein sicherlich ein hherstufiges Bewuf$tsein, aber in ihm ist

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



90 Christian Lotz

Wenn man sich die Wimpern vor dem Spiegel pripariert, die Brille zu-
rechtriickt oder sich rasiert, dann ahmt man in e/ner Gegenwart auf einer
urspriinglichen Ebene die Spiegelerscheinung nach. Es ist nicht der Fall,
dafl ich irgendeine kognitive Operation anstelle, um durch den Spiegel
hindurch einen Schmutzfleck an meinem linken Ohr zu entfernen. Ich
beobachte auch nicht erst das Spiegelbild und mache dann die Handlun-
gen verzogert nach. Ich mache es wie er. Wir sind miteinander assoziiert,
gepaart. Ich bin gewissermaflen mit ihm geeint und mache, was der Bild-
mensch da vor mir macht, miz. Nehmen wir an, es wire eine wirkliche
Person anwesend und wiirde simultan dieselben Bewegungen machen
wie ich, dann wire — was die paarende Struktur angeht — kein signifikati-
ver Unterschied zwischen dem Bildbewuf3tsein vom Anderen und dem
setzenden BewufStsein vom Anderen festzustellen. Um was es Husserl
geht, wenn er davon spricht, dafl der andere Spiegelung meiner selbst
und doch nicht eigentlich Spiegelung sei, ist also einerseits die Betonung
einer Deckung zweier Erscheinungssysteme zx einem, andererseits aber
auch die Aufdeckung des besonderen Bewuftseinsstyps, der mit allen an-
deren Anschauungsweisen wie Erinnerung, Erwartung, Wiedererinne-
rung, etc. inkongruent ist. Die leibliche Erfahrung des Anderen ist sez-
zendes Spiegelbewufisein.

V. Ausblick: Imitation in der Psychologie

Abschlieflend méchte ich kurz einige weiterfithrende Anmerkungen zum
Verhiltnis des imitativen Vorgangs, wie er hier gedeutet wurde, und zu
psychologisch-empirischen Uberlegungen machen. Schon die iltere For-
schung der frithkindlichen Entwicklung, die sich — ausgehend von Jean
Piaget — entwickelt hat, hat der Imitation einen hohen Stellenwert zuge-
messen. Piaget geht davon aus, daff die Gesichtsimitation, etwa das Zu-
sammenziehen der Augenbrauen oder das Herausstrecken der Zunge,
nicht urspriinglich vorhanden ist. Fiir Piaget stellt folglich die Imitation
erst die zweite Stufe der Entwicklung eines Kindes dar. Davor werden die
Bewegungen des Neugeborenen iiber ,Reflexschemata® gesteuert, die

nichtsdestotrotz das Bewuf8tsein des Anderen vorausgesetzt. Auch die sogenannte
yIdentifikation“ mit Charakteren im Kino und Fernsehen, Theater und anderen me-
dial vermittelte Welten setzen trotz der vermeintlichen Unwirklichkeit das Bewuf3t-
sein des Anderen voraus.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 91

durch ,Zirkulirreaktion® und Wiederholung differenziert und ent-
tauscht werden (bspw. Leersaugen der Brust). Erst danach ist fiir Piaget
die Grundlage fiir die (aktive) Nachahmung geschaffen.34 Neuere For-
schungen haben dagegen festgestellt, daff erste ,,Kontaktaufnahmen* des
Kindes mithilfe der Imitation bereits 42 Minuten nach der Geburt in Be-
zug auf die Zunge, die Lippen, die Finger und den Mund vorhanden,
d. h. — aus psychologischer Perspektive — angeboren sind.35 Der Unter-
schied beider Positionen scheint mir der zu sein, daf Piaget unter Nach-
ahmung einen reproduktiven Prozefl verstehen will36, die neuere For-
schung just dieses Verstindnis aber ausschliefit.

Dabei ist auffillig, daff das, was die Entwicklungspsychologie und
Pidagogik unter dem Titel ,Imitation® diskutiert, mit der Struktur der
Spiegelerfahrung kongruent ist, wie ich sie angefiihrt habe. Die intersub-
jektive Struktur ist wihrend des imitativen Vorgangs mit der Spiegeler-
fahrung (bis auf die Setzung) identisch: , By what mechanism can they
connect the felt but unseen movements of the self with the seen but un-
felt movements of the other? (Meltzoff/Moore 1995, 49). Folgt man
nimlich der hier vertretenen Auslegung, daf§ im Spiegel eine zweite Per-
son im Modus des Bildbewuf3tseins apprisentiert ist, dann unterliegen
alle Titigkeiten vor dem Spiegel dieser Struktur. Ich sehe einen sich-ra-
sierenden Menschen, mit dem zusammen ich meine Hand fiihre, aber nur
ich selbst bin leiblich und empfindungsmifig fiir mich prisent. Dies
kann als weiteres Indiz fiir die unmittelbare Nachahmung im Sinne eines
Mimachens gedeutet werden.

Aus dieser Primisse kann man ebenfalls schlufifolgern, daff diejenigen
psychologischen Theorien, die behaupten, dafl die Imitation des Kindes
— etwa das Herausstrecken der Zunge — gelinge, weil vorher Lernerfah-
rungen mit Spiegeln oder anderen reflektierenden Dingen gemacht wur-
den, nicht nur vor dem Hintergrund der neueren psychologischen For-
schung, sondern auch aus phinomenologischer Perspektive abgewiesen
werden miissen.3”7 Diese Theorien verwenden ein zu kognitives Muster
der intersubjektiven Erfahrung und einer objektiven Zeit, in der alle
Handlungen nacheinander oder gleichzeitig ablaufen miissen. Gleichzei-
tigkeit setzt aber, objektiv betrachtet, die Differenz zweier objektiver Zei-

34 Vgl. dazu Piaget 1975, 25.

35 Vgl. Meltzoff/Moore 1998, 49 f.
36 Vgl. Piaget 1975, 24.

37 Vgl. Meltzoff/Moore 1998, 49 f.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



92 Christian Lotz

ten ,,in“ den beiden Personen voraus. Es ist jedoch etwas véllig anderes,
sich in einer Gegenwart zu befinden. Die beiden Tanzpartner, die oben
als Beispiel dienten, fithren ihre Handlungen nichr gleichzeitig aus (so er-
scheinen sie nur fiir einen Dritten, den Beobachter), sondern befinden
sich fiir sich in einer — intersubjektiv konstituierten — lebendigen Gegen-
wart, in einer Spiegelung. Die Psychologie muf$ auf den Begriff ,,angebo-
ren” zuriickgreifen, weil es im Evolutionsmodell der psychischen Ent-
wicklung impliziert ist. Nach dem hier Ausgefiihrten hiefle das aber
nichts anderes, als daff die angeborene Intersubjektivitit in einer leibli-
chen Spiegelung besteht, die nicht mehr nach dem kognitiven Muster
des Nacheinander interpretiert werden kann. Fiir das Wiedererkennen
von Personen, also zunichst der Bezugspersonen, spielt die Imitation,
wenn man ihr die zentrale Rolle in der Individualentwicklung zubilligt,
im Sinne der Deckung der leiblichen Erscheinungs- und Bewegungssy-
steme (wie in Teil 1T ausgefiihre) ein grofle Rolle, weil jede Person ihren
eigenen Stil dieser Systeme und Méglichkeiten ausbildet, was Husserl die
JIndividualtypik korperlichen Gehabens® (Hua XV, 313)38 nennt: ,We
believe that infants use body-movements patterns and nonverbal gestures
to clarify ambiguities about the identity of people.“ (Meltzoft/Moore
1998, 55). Konsequenterweise fiihrt das die Psychologie auch dahin, die
Vorgingigkeit des Selbstbewufltseins oder zumindest die Vorgingigkeit
des Zugangs zum cigenen Erleben vor jeder Entwicklung zu behaupten:
» The subjective pole of knowing is most clearly manifest in early imita-
tion and its implications for developing self-other equivalences. From
birth on infants can act see others act, and this enables them to recognize
that the other is ,like me™ (Meltzoff/Moore 1998, 64f.).39

Es liflc sich zusammenfassend feststellen: Der Satz Husserls, dafd der
Andere Spiegelung meiner selbst, aber doch nicht eigentlich Spiegelung
meiner selbst sei, l4f8t sich so verstehen, daf§ in der urspriinglichen, kon-
kreten Fremderfahrung der andere so auftaucht wie mein Spiegelbild.
Oder: Der Andere ist — auf einer statischen, leiblichen Ebene betrachtet
— Spiegelung meiner selbst, ohne Bild zu sein. Zwischen uns herrscht auf
einer fundamentalen, leiblichen Ebene ein Verhiltnis der Paarung im
Sinne des Mitmachens, ohne daf§ jemand der erste ist. Vor jeder Repri-

38 Hier wiren AnschluSméglichkeiten an den Begriff ,Korperschema® zu nennen. Vgl.
dazu Gallghar 1995. Auch Abwandlungen dieser ,Normalitit® fallen darunter. Vgl. die
Beispiele bei Gallaghar/Cole 1998.

39 Vgl. zu Selbstbewufitsein, Selbstaffektion und kindlichem BewufStsein Zahavi 1999,
174-180, der sich ebenfalls auf Meltzoff/Moore 1998 beruft.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 93

sentation bin ich schon beim Anderen wie er bei mir ist. Das deutet auf
eine grundsitzliche Verbundenheit aller konkreten Subjektivitit hin, die
auf hoherstufigen Bewufltseinsschichten nur verindert oder zerstort,
aber nicht erfunden werden kann.

VI. Literatur

Aguirre, Antonio 1982: Die Phinomenologie Husserls im Lichte ibrer gegenwiirti-
gen Interpretation und Kritik. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Aguirre, Antonio 1991: Zum Verhiiltnis von modaler und praktischer Miglichkeit.
In: Phinomenologische Forschungen 24/25. Freiburg: Alber, 150-182.

Brandt, Reinhardt 1999: Die Wirklichkeit der Bilder. Sehen und Erkennen — Vom
Spiegel zum Kunstbild. Miinchen: Hanser.

Claesges, Ulrich 1964: Edmund Husserls Theorie der Raumkon:tztutzon. Den
Haag: Martinus Nijhoff.

Gallaghar, Shaun und Cole, Jonathan 1998: Body Image and Body Schema in a
Deafferented Subject. In: Donn Welton (Hrsg.): Body and Flesh. A Philoso-
phical Reader. Malden: Blackwell, 131-148.

Gallagher, Shaun 1998: Body Schema and Intentionality. In: Jose Luis Bermudez;
Anthony Marcel und Eilan Naomi (Hrsg.): The Body and the Self. Cambrid-
ge: MIT Press, 225-244.

Gehlen, Arnold 1997: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt.
Wiesbaden: Quelle und Mayer.

Grathoff, Richard 1995: Milien und Lebenswels. Einfiibrung in die phinomenolo-
gische Soziologie und die sozialphinomenologische Forschung. Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 1989: Vorlesungen zur sprachtheoretischen Grundlegung der So-
ziologie. In: ders.: Vorstudien und Erginzungen zur Theorie des kommunika-
tiven Handelns. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 11-126.

Held, Klaus 1966: Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des trans-
zendentalen Ich bei Edmund Husserl entwickelt am Leitfaden der Zeitproblema-
tik. Den Haag: Martinus Nijhoff.

Held, Klaus 1972: Das Problem der Intersubjektivitiit und die Ides einer Phinome-
nologischen Transzendentalphilosophie. In: Ulrich Claesges und ders. (Hrsg.):
Perspektiven transzendentalphinomenologischer Forschung. Den Haag:
Martinus Nijhof, 3-60.

Held, Klaus 1991: Heimwelt, Fremdwelt, die eine Welt. In: Phinomenologische
Forschungen, 24/25, 305-335.

Husserl, Edmund 1952 ff.: Husserliana — Gesammelte Werke. Dordrecht/Den
Haag: Kluwer/Martinus Nijhoff [zitiert als Hua].

Husserl, Edmund: Erfabrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Lo-

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



94 Christian Lotz

gik. Hrsg. und redigiert von Ludwig Landgrebe. Hamburg: Meiner 19856. [zi-
tiert als EU]

Konersmann, Ralf 1991: Lebendige Spiegel. Die Metapher des Subjekts. Frank-
furt/M.: Fischer.

Meltzoff, Andrew N. und Moore, Keith M. 1998: Infants’ Understanding of Peo-
ple and Things: From Body Imitation to Folk Psychology. In: Jose Luis Bermu-
dez; Anthony Marcel und Eilan Naomi (Hrsg.): The Body and the Self. Cam-
bridge: MIT Press, 43-70.

Merleau-Ponty, Maurice 1966: Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: Walter
de Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice 1984: Der Philosoph und sein Schatten. In: ders.: Das Au-
ge und der Geist. Hamburg: Meiner, 45-68.

Miiller, Gisela 1999: Wahrnehmung, Urteil und Erkenntniswille. Untersuchungen
zu Husserls Phinomenologie der vorpriidikativen Erfabrung. Mit einem Vor-
wort von Thomas M. Seebohm. Bonn: Bouvier.

Piaget, Jean 1975: Nachahmung, Spiel und Traum. Gesammelte Werke 5. Studien-
ausgabe. Stuttgart: Klett.

Sartre, Jean-Paul 1993: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen
Ontologie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Schuhmann, Karl 1988: Husserls Staatsphilosophie. Freiburg: Alber.

Spahn, Christine 1996: Phinomenologische Handlungstheorie. Edmund Husserls
Untersuchungen zur Ethik. Wiirzburg: Knigshausen&Neumann.

Steinbock, Anthony J. 1995: Home and Beyond. Generative Phenomenology after
Husserl. Evanston: Northwestern University Press.

Theunissen, Michael 1965: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegen-
wart. Berlin: Walter de Gruyter.

Volonté, Paolo 1997: Husserls Phianomenologie der Imagination. Zur Funktion der
Phantasie bei der Konstitution von Erkenntnis. Freiburg: Alber.

Waldenfels, Bernhard 1971: Das Zwischenreich des Dialogs. Sozialphilosophische
Untersuchungen in AnschlufS an Edmund Husserl. Den Haag: Martinus Ni-
jhoff.

Waldenfels, Bernhard 1998: Grenzen der Normalisierung. Studien zur Phinome-
nologie des Fremden 2. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard 1999: Sinnesschwellen. Studien zur Phinomenologie des
Fremden 3. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Welton, Donn 1998: Affectivity, Eros and the Body. In: ders. (Hrsg.): Body and
Flesh. A Philosophical Reader. Malden: Blackwell, 181-206.

Welton, Donn 1999: Sof, Smooth Hands. Husser!’s Phenomenology of the Lived-
Body. In: ders. (Hrsg.): The Body. Classic and Contemporary Readings. Mal-
den: Blackwell, 38-56.

Wildenburg, Dorothea 1999: Darstellung der Vernunft in der Sinnenwelt. Ein Di-
lemma innerbalb der Interpersonalitiitslebre J.G. Fichtes In: Eun Kim, Erwin
Schadel und Uwe Voigt (Hrsg.): Aktive Gelassenheit. Festschrift fiir Heinrich
Beck zum 70.Geburtstag. Bern: Lang, 359-374.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



Mitmachende Spiegelleiber 95

Young, Iris 1998: Throwing like a Girl. In: Donn Welton (Hrsg.): Body and
Flesh. A Philosophical Reader. Malden: Blackwell, 259-273.

Zahavi, Dan 1996: Husserl und die transzendentale Intersubjektivitiit. Eine Ant-
wort auf die sprachpragmatische Kritik. Dordrecht: Kluwer.

Zahavi, Dan 1998: Self-Awareness and Affection. In: Natalie Depraz und ders.
(Hrsg.): Alterity and Facticity. New Perspectives on Husserl. Dordrecht: Klu-
wer, 205-228.

Zahavi, Dan 1999: Self-Awareness and Alterity. Evanston: Northwestern Univer-
sity Press.

This content downloaded from 35.8.11.2 on Thu, 29 Sep 2016 14:41:05 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



	Contents
	[72]
	73
	74
	75
	76
	77
	78
	79
	80
	81
	82
	83
	84
	85
	86
	87
	88
	89
	90
	91
	92
	93
	94
	95

	Issue Table of Contents
	Zeitschrift für philosophische Forschung, Vol. 56, No. 1 (Jan. - Mar., 2002), pp. 1-168
	Front Matter
	Moralischer Kontraktualismus [pp. 1-21]
	Wie irrational können Personen sein? [pp. 22-47]
	Hutchesons Grundlegung der Ästhetik [pp. 48-71]
	Mitmachende Spiegelleiber. Anmerkungen zur Phänomenologie der konkreten Intersubjektivität bei Husserl [pp. 72-95]
	Diskussionen
	Wie wichtig ist Erkenntnistheorie? [pp. 96-117]
	Warum wir Wissen als einen wichtigen Begriff der Erkenntnistheorie betrachten sollten: Eine Antwort auf Ansgar Beckermann [pp. 118-124]
	Die Rolle des Wissens und des Wissensbegriffs in der Erkenntnistheorie [pp. 125-131]

	Berichte
	Review: Supranationale Gerechtigkeit [pp. 132-145]

	Buchbesprechungen
	Review: untitled [pp. 146-149]
	Review: untitled [pp. 149-151]
	Review: untitled [pp. 152-155]
	Review: untitled [pp. 155-161]
	Review: untitled [pp. 161-164]

	Buchnotizen
	Review: untitled [p. 165-165]
	Review: untitled [pp. 165-166]

	Back Matter





