DEVENIRES

RevisTa DE FiLosoria v FiLosoria DE LA CuLTura, ARo XI, No. 21, ENero 2010

Indice

Articulos

Humanismo en el siglo XX1. De la hybris moderna a la fronesis posmoderna 9
MaRrIO TEODORO RAMIREZ

Entre la verdad historica y la imaginacion (el mal, la amnistia, el derechoyel 34
perddn de reserva)
MAaRiA Rosa PALAZON MAYORAL

La metafora de las entrafias en Maria Zambrano 50
LEONARDA RIVERA

El inconsciente y su conciencia: vinculacion genitiva entre dos términos antinémicos g7
Davip PAvON CUELLAR

Brasil. Un desafio multiregional de la ONU 98
CAROLINA TENORIO MARQUES FERREIRA ARAUJO



Dossier: Vigencia de la Fenomenologia

Fenomenologia como filosofia primera
LAszLO TENGELYI

Continuidad del ser trascendental y muerte del otro. Apuntes para
una fenomenologia de la muerte (Edmund Husserl y Emmanuel Lévinas)

JESUS GUILLERMO FERRER ORTEGA

Conciencia perceptiva y conciencia onirica. Descripeion fenomenoldgica
MA. CARMEN LOPEZ SAENZ

Resefas

Ricardo Gibu Shimabukuro, Unicidad y relacionalidad de la persona.

La Antropologia de Romano Guardini.
Por Ebuarpo GonzALEz Di PIERRO

Christian Lotz, From Affectivity to Subjectivity.
Husserl’s Phenomenology Revisited
Por ALBERTO GARCIA SALGADO

Amalia Gonzalez Suarez, Mujeres, varones y filosofia
Por RosALiA ROMERO PEREZ

Resumenes - Abstracts
Colaboradores

115

132

162

197

202

210

214
221



Christian Lotz, From Affectivity to Subjectivity. Husserl’s
Phenomenology Revisited, New York, Palgrave Macmillan, 2007,
pp. 169.

ALBERTO GARCIA SALGADO
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo

Ya desde su primer libro, Vom Leib zum Selbs, el ahora profesor de la Michigan
State University efectia un analisis fenomenolégico del transito del sujeto
desde su estar en el mundo circundante hacia su auto-comprension como
sujeto auto-determinado. Lo que Christian Lotz nos ofrece alli es una novedosa
interpretacion del sujeto practico a partir de Husserl y Heidegger, aunque
intentando ir también més alla de estos dos autores, concluye con la tesis de
que la voluntad-sobre del sujeto préactico esta anclada en la previa y preteorética
adherencia del sujeto al mundo entorno.

En el texto que comentamos a continuacion, Lotz amplia su horizonte de
investigacion desde ese mismo sujeto practico hacia su estructura afectiva, y
desde la afectividad hacia la totalidad del sujeto, entendida ésta como unidad
historica. Su idea es que el sujeto humano es ante todo un sujeto practico, y
por ello mismo, un sujeto afectivo, y que la afectividad le provee una idea
de si mismo, incluso alli cuando el yo como totalidad resulta indisponible
teéricamente.

Se trata también de una interpretacion novedosa, no sélo por cuanto a las
ideas vertidas y por su intento de “volver a revisar” las ideas de Husserl y su
alcance para resolver los problemas filoséficos puestos en evidencia por la
fenomenologia misma, sino por cuanto al recorrido utilizado para probar sus
tesis. Asi, se parte de una revision de la metodologia fenomenoldgica de Husserl
y de sus resultados sobre la constitucion subjetiva en su “triple estructura”:
experiencia, subjetividad y afectividad, para llegar a la aclaracion, a partir de
esa estructura tripartita, del “elemento central” de nuestra experiencia del
mundo, es decir, la auto-constitucion del yo a partir de su pasado.

A diferencia de su anterior libro, aqui Lotz discute casi exclusivamente con
Husserl, por parecerle este autor un maestro en la combinacién de considera-
ciones metodoldgicas con analisis casi minimalisticos de la experiencia, ade-
maés que de que a partir de la fenomenologia husserliana se ofrecen al analisis

DEVENIRES XI, 21 (2010): 202-209



Resefias

“infinitas posibilidades”, ya que partiendo de Husserl “siempre hay mas por
ver, mas por entender, mas por aprender” (p. 4). Y no obstante, y precisamente
para explorar todos sus alcances, es necesario, dice nuestro autor, revisar nue-
vamente el pensamiento de Husserl.

Por ello es que el primer paso consiste en una reconsideracion de la
fenomenologia en tanto que metodologia, para lo cual resulta inevitable pasar
revision del concepto de reduccion, pero, y esta es la propuesta de Lotz, en sus
fundamentos antropol6gicos. EI método fenomenoldgico tiene dos momen-
tos, el primero, el de la reduccion, basado en la reflexion, y el segundo, el de
la variacion eidética, basado en la imaginacion; en aquél reducimos el fend-
meno a su contenido actual y reflexionamos acerca de su estructura, mientras
que en éste variamos el fendmeno a fin de verlo mejor y mas claramente, esto
es, “jugamos con los contenidos revelados en la reflexion trascendental” (p. 9).

Pero la ejecucion de la reduccion y la operacion de la variacion suponen
algun tipo de motivacion, ya que son efectuadas libremente, como lo muestra
el hecho de que estos procedimientos, como tales, no se llevan a cabo en la
actitud natural. ;Por qué tipo de necesidad, estando en actitud natural, al-
guien puede manifestarse por este cambio de actitud? Més all4 de la caracteri-
zacion de la motivacion para su realizacion en términos meramente eidéticos,
habria que pensarla en términos de su efectuacion, es decir, de su préactica
concreta. Para efectuar la reduccion y la variacion se requieren de capacidades
humanas bien desarrolladas: la de la descripcion y la de la fantasia y, en esta
ultima, la de la creatividad.

En este acceso antropoldgico al método fenomenoldgico sobresale el anali-
sis de la conciencia de fantasia. Si en la reflexion se parte de lo dado del fend-
meno, en la variacion se sobrepasa lo meramente dado hacia las modificacio-
nes efectuadas en la fantasia de lo que se nos ha presentado; por supuesto que
la fantasia, a pesar de que puede variar libremente el fendmeno, no lo puede
variar ad libitum y fuera de los limites del fendmeno como tal, por lo que la
variacion misma nos da cierta forma del fenémeno, su a priori, y precisamente
a través de los limites de la fantasia, de lo que la fantasia ya no puede variar. El
fenomendlogo, al aplicar este procedimiento, debe tener, en primer lugar, una
gran capacidad creativa para poder variar y hacer presente a la conciencia las
posibilidades ideales del fendmeno, y en segundo lugar, una gran y discipli-
nada capacidad de anélisis, esto Ultimo para poder representarse la “pura po-
sibilidad” sin salir de la experiencia.

203



Resefias

De alli se entiende que para el Husserl de ldeas | sea necesario ejercitar
abundantemente la fantasia, pero hacerlo después de haber fertilizado la fan-
tasia con observacion en intuicion originaria. Para Lotz esto significa que el
método fenomenoldgico, lejos de ser una suerte de “deshumanizacion”, como
lo pensaba Fink, es en realidad “una humanizacion del ser humano”, ya que
supone el cultivo de las facultades mas humanas: la observacion, la reflexion y
la fantasia. Ademas, y este punto resulta también novedoso, nuestro autor
encuentra cierta similitud entre el método husserliano y el acto de jugar, ya
que cuando jugamos también variamos las posibilidades de las jugadas en
base a reglas mas alla de las cuales ya no podemos variar.

Hay, pues, un motivo imaginativo en el concepto husserliano del pensar y
hacer fenomenologia, ya que en realidad Husserl intenta “pensar los limites
del mundo como limites de la fantasia” (p. 23). Pero la pregunta original que
desato la discusion acerca del procedimiento fenomenoldgico, y que encontré
en él raices antropoldgicas, sigue pendiente, esto es, la pregunta acerca de qué
motiva verdaderamente a la fenomenologia trascendental. La respuesta esta
en la autoproclamanda busqueda de claridad por parte de Husserl o, en tér-
minos de Lotz, la incomprension de las operaciones de la subjetividad en sus
estratos més profundos, incomprension, va a concluir este libro, que no puede
solventarse teéricamente, sino sélo practicamente.

De cualquier forma, el proceso de busqueda de explicacion es guiado por lo
inexplicable; y en la medida en que la fenomenologia va revelando lo inexplicable,
se va pasando de la fenomenologia estatica a la genética, por ello es que a partir,
sobre todo de esta Ultima, aparece la discusion acerca del concepto del yo como
monada, es decir, como unidad y totalidad de la vida subjetiva, ya que lo inexpli-
cable finalmente es como el yo es una totalidad accesible a si mismo.

La problematica acerca de los varios conceptos del yo se acentla en la
fenomenologia genética. El yo puro es el yo considerado meramente en térmi-
nos de su funcion; el yo personal es el yo en tanto que histérico, y el yo como
modnada es el yo en tanto que horizonte total de la vida entera en su concre-
cion. En estos tres conceptos del yo puede ser situada la afeccion y la afectivi-
dad, ya que el yo puro tiene una funcion afectiva, el yo personal resulta ser un
“centro de afeccion” “dinamico y auto-formado” y la ménada termina siendo
la totalidad de la vida afectada por la afectividad y el lugar donde se puede
situar el cambio afectivo de la existencia. Asi, la afectividad y la correlativa
capacidad de ser afectado atraviesan completamente al yo.

204



Resefias

El asunto ahora es saber cdmo se constituye tanto la afectividad como la
afeccion, y como éstas se relacionan. Para Husserl la afectividad no puede
entenderse sin la afeccion, es decir, sin la capacidad corporal de ser afectado, la
cual determina la materia del acto de la afectividad; por ello es que Lotz ana-
liza el problema de la afeccion en tres momentos graduales que culminan en
la afectividad: 1) la constitucion kinestésica del cuerpo que me pone en rela-
cion con un objeto afectante, cuyo resultado es el sufrir una afeccion, 2) la
auto-relacion del sujeto afectado consigo mismo, o “autoafeccion”, y 3) la
interpretacion en términos de afectividad, la cual se da como positiva 0 nega-
tiva, y que constituye lo que se denomina “desahogo (relief) afectivo” (p. 41).
Asi, concluye Lotz, la afectividad estd estructurada corporalmente.

La mera afeccion aparece vinculada a la capacidad de movimiento corpo-
ral, esto es, al mero “ser capaz de” propio del cuerpo, que permite el contacto
del sujeto con el mundo y, por lo tanto, la posibilidad de éste de ser afectado
—en un sentido incluso téctil; pero al mismo tiempo, la afeccidn aparece
relacionada con la atencion, esto es, con la capacidad de la conciencia de “se-
guir” una afeccion en el modo de la atencion, es decir, de volverme o dirigir-
me teméticamente a ella y, a través de un sentirme en la afeccion de manera
positiva 0 negativa, valorarla.

Asi, esta receptividad del yo, la que se vuelve a la afeccion, no ocurre en
mera neutralidad, sino que se traduce en un sentimiento positivo —alegria—
0 negativo —sufrimiento—. Al mismo tiempo, tanto esta afeccion atendida
como la reaccion de sentimiento y valoracion, se constituyen primariamente
en sintesis pasiva. Por supuesto que cabe la posibilidad de que una afeccion
no sea seguida o atendida por la conciencia, en cuyo caso, y sin este dirigirme
a ella, no podria suscitar sentimiento alguno ni ser valorada; pero en realidad
este caso no es abordado por Lotz, quien tan sélo da por sentado que hay cierto
tipo de afecciones que en la medida en que son atendidas suscitan sentimientos,
como tampoco se pregunta sobre de qué depende el atender o0 no a una afeccion.

Pero si la afeccion deriva pasivamente en valor, ello quiere decir que hay
una “naturaleza proto-ética de la afeccion”, por lo que “la afeccion no puede
nunca emerger sin el valor” (p. 57). Y, al mismo tiempo, sin el valor la afec-
cién no puede tener sentido en tanto que sentimiento positivo o negativo,
esto es, no podria ser gozada o sufrida.

Ahora bien, a través de la afeccion el sujeto tiene experiencia de si mismo,
es decir, se constituye autoafectivamente, ya que al momento de sentir una

205



Resefias

afeccion se siente al mismo tiempo a si mismo como el sujeto que precisamen-
te siente. Pero para Lotz esto significa también que, si esta afeccion consciente
es valorada como positiva 0 negativa, el yo que la siente también se valora a si
mismo y al mismo tiempo como positivo 0 negativo, es decir, que a través de
la afeccion el yo tiene experiencia de si mismo en términos de valor.

Todo lo anterior corresponde a la dimension de la autoafeccion y
autoafectividad, pero existe también la dimension intersubjetiva de los senti-
mientos en términos de heteroafeccion y heteroafectividad. En la vision de
Lotz, son los sentimientos el verdadero lugar en el que se “encuentran
facticamente” la autoafeccion y la heteroafeccion, lo cual explica que en la
filosofia husserliana ambas dimensiones aparezcan intimamente
interconectadas.

El punto de partida de la heteroafeccion debe ser necesariamente la
autoconstitucion de la afeccion, ya que de las afecciones del otro sélo se puede
tener apercepcion, nunca experiencia directa, por lo que el problema de la
heteroafeccion es en realidad el de como un yo se relaciona afectivamente con
un otro, de tal manera que la investigacion de la heteroafectividad debe estar
enmarcada necesariamente en la tematica mas amplia de la experiencia del
otro, esto es, el de la constitucion de la intersubjetividad.

Para Husserl la experiencia del otro comienza a través de la paridad entre
mi cuerpo propio y el cuerpo del otro, lo que significa que del otro tengo
experiencia, en un nivel primario, a través de la percepcion de su cuerpo y de
una asociacion inmediata entre su cuerpo y el mio. Lo anterior significa para
Lotz que la experiencia del otro esta constituida a través de la posibilidad del
“contacto corporal inmediato” con el otro, ya que el reconocimiento del cuer-
po ajeno como “similar” al mio implica el poder alcanzarlo y, eventualmente,
tocarlo; asi, para nuestro autor, y a diferencia de Sartre y Lévinas, es el contac-
to y no la mirada lo que me relaciona con el otro.

Pero esta asociacion entre los cuerpos es tan sdlo el primer nivel de expe-
riencia del otro, pues sobre él se funda un segundo estrato, el cual consiste en
una apresentacion del otro en “una asociacion de un nivel superior”, es decir,
como un otro en el sentido de un alter ego. Lo anterior significa que sobre la
base de la percepcion del cuerpo ajeno le asociamos precisamente a éste, y
gracias a una paridad asociativa que opera basicamente en un nivel pasivo,
una vida psiquica que se manifiesta a través de la capacidad expresiva del

206



Resefias

cuerpo ajeno; asi es como el otro me aparece como alter ego, como otro yo, esto
es, como otro sujeto como yo.

La constitucion del otro como otro yo abre la posibilidad a la considera-
cion de la experiencia retroactiva que el otro tiene acerca del yo, ya que si el yo
percibe al otro como un cuerpo psiquico, el otro debe percibirme de la misma
manera, de tal forma que la misma forma en que yo constituyo al otro éste me
constituye, y si en esa referencia hacia el otro aparece una remision afectiva
por parte del yo, lo mismo puede decirse del otro en relacion al yo, que aquél
también me apercibe afectivamente.

Lo anterior supone para Lotz que en el fondo de la exposicion husserliana
del otro se encuentra una “experiencia reflejo”, esto es, que del otro tengo
experiencia como reflejo del yo, por lo que si el otro aparece a mi sistema de
remisiones como un analogo mio, el otro aparece a mi campo de percepcion
de manera similar a como yo mismo aparezco como reflejo mio ante un espejo:
como si fuera un otro que se mueve como yo siento que me muevo. Pero,
ademas, la experiencia del reflejo supone la capacidad de imitacion entre los
sujetos, es decir, la posibilidad de dos personas de hacer lo mismo, o de “par-
ticipar en” o tomar parte de lo mismo. Y es a través de la experiencia del
reflejo y la imitacion que se puede explicar la participacion en una misma
naturaleza intersubjetiva, ya que si el otro tiene la posibilidad de apresentarseme
como un reflejo del yo, y si yo tengo la posibilidad de imitar al otro y éste de
imitarme, es porque entre ambos existe una estructura comdn que nos gobierna.

Pero la experiencia del otro nos abre también a una intersubjetividad que
se vive desde dentro, desde la inmanencia. En primer lugar, la experiencia del
yo ante el espejo se vive como una suerte de alteridad, y, en segundo lugar, el
sujeto que vive un sentimiento se siente a si mismo en tanto que afectado por
el sentimiento como otro, en tanto que se vive en toda afeccion una especie de
exceso respecto del yo; es decir, en la autoexperiencia del reflejo y en la
autoafeccion se constituye una “auto-otredad”. Y es precisamente este punto,
el de la experiencia del si mismo como otro, el que permite plantear el proble-
ma superior de la fenomenologia, a saber, el de la autorelacion afectiva en un
horizonte temporal.

La pregunta de Lotz es qué tipo de vivencia tiene el yo de si mismo desde
su propia temporalidad, si en esa experiencia 0 conjunto de experiencias el yo
se vive como una totalidad, y si esa totalidad es accesible a si mismo y como lo
es. Para abordar el asunto de la autoexperiencia temporal del yo, nuestro au-

207



Resefias

tor analiza en primer lugar las vivencias del recuerdo y de la fantasia, para
concluir que el yo se vive a si mismo en una corriente temporal que se extien-
de hacia atras gracias al recuerdo que tiene el yo de sus propias vivencias, y
hacia adelante a través de la fantasia de si mismo, aunque no se trata aqui de
una libre fantasia, ya que lo que el yo puede proyectar de si mismo es posible
en el marco de cierto “estilo” de lo que el yo ya ha sido, es decir, que “el
horizonte de futuro es Ilenado con expectaciones que ya funcionan ahora, en
el proceso viviente de la experiencia, por lo que el futuro no es ni nunca ‘nada’
ni tampoco ‘completamente abierto’; mas bien, ya alberga un estilo proyecta-
do por mi expectativa y expresado en ciertas predelineaciones experienciales”
(p. 117), esto es, que lo que podemos proyectar de nosotros mismos depende
en realidad de lo ya vivido y retenido en la memoria.

Asi, es en realidad el recuerdo el que alberga la idea que el yo se va hacien-
do de si mismo, por lo que sin la rememoracion no puedo estar constituido
por mi mismo. Y en efecto, la rememoracion nos va dando una unidad y un
ser-para-si que podemos identificar con nuestra propia vida monédica. Pero el
asunto es que si sabemos de nosotros mismo a través de la recoleccion de
vivencias esto es posible no sélo porque podemos tener acceso a las vivencias
que se van almacenando en la conciencia sino porque también podemos, de
alguna manera, reproducirlas. No obstante este acceso no es total, por lo que
no tenemos a disposicion nuestra propia corriente pasada de vivencias.

Existe, pues, una indisponibilidad de nuestra propia vida histérica, de tal
manera que lo que llamamos nuestra “vida histdrica” es una idealidad, y una
idealidad que no puede construirse en un nivel narrativo, ni individual ni
intersubjetivo, lo cual supondria un tipo de accesibilidad teérica; por el con-
trario, la idealidad de nuestra unidad subjetiva s6lo puede construirse en un
nivel pre-narrativo, el cual es precisamente préactico y afectivo. Y en efecto, en
la autorelacion practica “yo tengo algun tipo de acceso afectivo a mi vida
como un todo” (p. 129), lo cual implica que en el &mbito de la accion, cuando
decido qué hacer, se constituye una idea de si relacionada con la accion parti-
cular, pero, al mismo tiempo, con un nexo completo de la vida, por lo que alli
se presenta como disponible la idea de si mismo como una unidad.

El ejemplo con el que culmina Lotz es el de la determinacion de la propia
vida a través de una deliberada auto-orientacion, lo que Husserl Ilama “reno-
vacion”. Estamos hablando de una suerte de “conversion” que voltea no sélo a
un sector de la vida sino a la vida entera y que implica un cambio de mi forma

208



Resefias

de vida, por lo que “la renovacion no estd limitada a un sector de la propia
historia; mas bien, es a gobernar ‘cada accion’, y por supuesto, ‘cada pulso’ de
la propia vida” (p.130). Pero en esta posibilidad de cambio radical de mi vida
que apunta hacia el convertirme en una nueva persona se presenta, o se debe
presentar, una idea de mi mismo como unidad, pues es precisamente la tota-
lidad de la vida lo que se intenta modificar, asi, es en la posibilidad del cam-
bio préctico de la vida donde se da una disponibilidad de la propia vida como
un todo coherente. Aparece entonces otra unidad constituida no precisamen-
te en ruptura con la anterior, sino en un nuevo desarrollo a través del disefio
de nuevas habitualidades mediante las que se pretende recuperar el “genuino
ser humano” que ya estaba predelineado pero que hasta el momento no habia
podido ser. Pero, a final de cuentas, la motivacion para la renovacion no pue-
de venir, parece sugerir Lotz, mas que de una suerte de autoafeccion.

From Affectivity to Subjectivity. Husserl’s Phenomenology Revisited es un texto en
realidad innovador por cuanto no solo presenta al lector una de las vertientes
en la discusion actual de la fenomenologia husserliana, exponiéndola con pro-
piedad y cuidado, sino por cuanto, pretendiendo ir un poco mas alla de Husserl,
intenta no sdlo dar coherencia al tema de la afectividad en el todo de la filoso-
fia husserliana, sino también abrir las posibilidades de investigacion de la
tematica desde Husserl hacia atras y hacia delante de este fundamental autor,
como lo muestra el hecho de intentar relacionar la postura de la afectividad
husserliana con Fichte y con Gehlen y Lévinas.

209





