Passivitat

Christian Lotz

PHILIPP STOELLGER: Passivitit aus Passion: Zur Problemgeschichte einer »categoria non
gratac (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie, Bd. 56). Tiibingen
2010. Mohr-Siebeck. 546 S.

VicTor BICEAGA: The Concept of Passivity in Husserl’s Phenomenology (Contributions
to Phenomenology, Vol. 60), Springer 2010. 135 S.

L

Die phinomenologische und hermeneutische Tradition war schon im-
mer an einem Begriff des logos und der Vernunft interessiert, der seine
passiven und rezeptiven Aspekte mit einschliefit. So hat Heidegger im 20.
Jahrhundert vor allen Dingen daran gearbeitet, die rezeptive Dimension
des logos jenseits von Rationalitit und Irrationalitit wieder zu erschliefen:
seine Analysen zum Stimmungs-, Gewissens-, und Sprachphinomen bele-
gen dies. Und doch hat er die gesamte Breite des Phinomens nicht in Be-
tracht gezogen. Erst mit der neueren Phinomenologie, wie z. B. derjenigen
von Levinas, ist auch die Dimension jenseits der Rezeptivitit, nimlich die
der Passivitit, in den Blickpunkt der hermeneutischen und phinomenolo-
gischen Aufmerksamkeit geriickt. Damit wurde — auch im Zuge der Ent-
deckung der genetischen Dimension der Husserlschen Phinomenologie —
ein vollig neues Feld in der Phinomenologie erschlossen, das sich von
Husserls Analysen der Sinnlichkeit und passiven Synthesis, tiber Nancy und
Derrida, bis hin zu Waldenfels’ »Antwortregister« erstreckt. In diesem Feld
lassen sich auch die beiden hier rezensierten Untersuchungen einordnen,
wenn auch mit sehr unterschiedlichen Perspektiven und auf dem Hinter-
grund stark divergierenden historischen Wissens'.

Wihrend sich Victor Biceaga in seiner Untersuchung strikt auf den Begriff der
Passivitit in all seinen Facetten in Husserls Werk beschrinkt, und dabei eine Fiil-
le von Aspekten offenlegt, die einem unbedarften Leser Husserls wohl kaum so
bekannt sind, schlieBt Philipp Stoellger das Thema der Passivitit vollstindig auf
und rollt das Feld von hinten auf, d.h. von Aristoteles historisch an aufwirts. Dem
Verdacht folgend, dass das Thema der Passivitit, vor allen Dingen hier im Sinne
von Pathos verstanden, zu einer categoria non grata geworden ist, folgt Stoellger in
einer sehr materialreichen Archiologie der Passivitit dem Begriff in all seine rhe-
torischen Veristelungen von der Antike, Christliche Passion, Augustinus, Tho-
mas von Aquin, Mystik und Luther, bis hin zu gegenwirtiger Theologie und
Phinomenologie. »Ist man der Passivitit erst einmal auf der Spurg, schreibt Stoell-
ger treffend, »zeigt sie sich an allen Ecken und Enden« (12) — und in der Tat, am

! Vgl. Auch diese Zeitschrift 49 (2002), S. 116-143 (Anm. d. Red.)

Philosophische Rundschau, Band 58 (2011) S.311-318
© 2011 Mohr Siebeck — ISSN 0031-8159

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



312 Christian Lotz PhR

Ende der Lektiire fragt der Leser sich dann, iiberwiltigt vom passioniert zusam-
mengetragenen und analysierten Material, warum man all dies nicht schon eher
gesehen hat.

Wihrend Biceagas Anspruch Husser]l immanent verbleibt, geht Stoell-
ger weit dariiber hinaus. Ziel, wie er selbst sagt, ist es zu zeigen, dass Ethos
und Logos sich aus dem »Pathosereignis« (vi) herleiten, ohne irgendeine
logische, isthetische, oder rhetorische Reduktion des Phinomens in Kauf
zu nehmen. Die »Mehrdimensionalitit« (14) soll offengelegt werden, um
so zu zeigen, dass die Passivitit als »Topos« die (neue) Basis einer Anthro-
pologie in christologischer Hinsicht sein kann. Passivitit wird hier die
zentrale Figur des Menschen und bildet das Scharnier fiir alle Erfahrung,
betrachtet aus anthropologischer und theologischer Perspektive. Die »Pas-
sivitit aus Passion« (17) bedeutet, so Stoellger, »das >mere passive« aus der
Passion Christi zu verstehen« (17). Um dieses Verstehen voranzutreiben,
bedient sich Stoellger philosophischen Denkens an vielen Stellen, und er
unterscheidet sich damit grundlegend von der Herangehensweise von Bi-
ceaga, der der Passivitit nur in der Husserlschen Welt auf der Spur ist und
daher auch nicht darauf reflektiert, dass die von ihm favorisierte Dualitit
von Aktivitit und Passivitit zu einfach ist, um Passivitit als solche zu be-
greifen.

II.

Biceagas Buch ist in fiinf Teile untergliedert, in denen sich der Autor der
Passivitit bei Husserl in den folgenden Schritten annihert: ZeitbewuBt-
sein, origindre Passivitit und Affektion, sekundire Passivitit, Assoziation
und Gedichtniskonstitution, Passivitit und Geschichte, und schlieBlich
Passivitit und Andersheit (alterity). Biceaga arbeitet sich sozusagen von den
untersten Sinnesschichten hinauf zu den geschichtlichen und kulturellen
Rahmen, bei denen der Autor die Passivitit am Werke sieht. Erstaunlich ist
dabei sein Ergebnis, dass die Passivitit sich nicht nur auf der unteren, hyle-
tischen, Schicht des BewuBtsein auffinden lisst, sondern dass Husserl ihrer
Rolle sogar fiir die Konstitution der kulturellen und geschichtlichen Ebene
nachgegangen ist. Die Fiille der Themen ist aber die groBe Schwiche des
Buches, da es zu viele Aspekte des Passivititsbegriffes bei Husserl auf ein-
mal behandelt. Dem Drang nach Vollstindigkeit wird nachgegeben und
damit die Phinomene und Themen verwissert.

Wie Stoellgers Untersuchung in aller Breite demonstriert, ist die Bicea-
gas Buch eréffnende Grundannahme, dass die Passivitit traditionell nicht
gesehen wurde, so nicht richtig (auch wenn wir sie wiederentdecken miis-
sen). Seine Annahme, dass die Passivitit nur im Kontrast zur Aktivitit
verstanden werden kann, ist — wie man bei Stoellger lernen kann — auch

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



58 (2011) Passivitit 313

nicht iiberzeugend. Zudem taucht merkwiirdigerweise der Begriff Pathos
(bis auf die erste Zeile des Buches!) an keine Stelle auf, und man fragt sich,
ob Biceagas und Husserls Behandlung der Gefiihlswelt insgesamt limitiert
ist, da Husserl insbesondere den theoretischen Akten, zumindest in seinen
zentralen Publikationen, immer einen primiren Charakter zuspricht. Bi-
ceaga folgt stur dem Modell seines Meisters, und fragt sich an keiner Stelle,
ob diese Engfiihrung systematisch iiberhaupt Sinn macht. Husserls Stufen-
modell der Erfahrung steht der These Stoellgers, dass sich Ethos und Logos
aus dem Pathos herleiten, diametral entgegen — obwohl fiir beide Autoren
die Sinnlichkeit zentral ist. Husserl indert nimlich nichts am traditionellen
Bild der Vernunft, in dem die synthetischen Konstitutionsleistungen mit-
samt ihrer eidetischen Gesetzescharaktere sich primir auf die theoretische
Vernunft, wenn auch hier in ihrer genetisch rekonstruierten sinnlich-asso-
ziativen Gestalt, beziehen.

»Under the title of originary passivity,« so Biceaga, »Husserl includes phenom-
ena such as self-temporalization, the institution of the associative structure of
sense-flelds, the awakening and propagation of affection, and the formation of
complex sense-unities through kinaesthetic sensations« (xviii). Was wir also hier
als «originir« vorfinden, ist eine als »neutral« und »vor« jeder anderen Ebene an-
zutreffende hyletische Schicht, die von allen anderen Konstitutionsleistungen,
darunter auch die ethische Welt, abgeschnitten bleibt. Es muss, um es vereinfacht
zu sagen, fiir Husserl erst einmal etwas »da« sein, bevor andere Leistungen mit
diesem Material etwas »machen« kénnen. Diese Diagnose ist der von Stoellger
entgegengesetzt, da Stoellger zu zeigen versucht, dass die Passivitit nicht nur in
der Offenheit der Sinnlichkeit selbst zu sehen ist, sondern auch eine Struktur ist,
die sich quer durch alle anderen »Verhaltungen« und Erfahrungen vollzieht.
Nichtsdestotrotz ist es faszinierend zu sehen, dass Biceaga mit Begriffen operiert,
die auch Stoellger in ihrer geistesgeschichtlichen Weite bearbeitet.

Biceagas Rekonstruktion des inneren ZeitbewuBtseins ist als solches
nicht neu und wurde in der Literatur schon oft und zur Geniige behandelt.
Neu ist, daB der Autor den Begriff des PR hythmus« ins Spiel bringt: »As a
function of sensibility, rhythm brings about patterns of affections, thereby
contracting affection’s ambiguous status — somehow situated in between
passivity and activity« (14). Diese Muster versteht der Autor mit Husserl
dann aber als einen Rhythmus von einfachen Daten, wie z. B. Tonsignalen
(15). Die systematische Frage, wie ein Rhythmus als solcher sich konstitu-
ieren kann, ohne schon ein minimales »Fiihlen« (wohlfiihlen, abstoBen,
anziehen, kinisthetische Strebungen, etc.) vorauszusetzen, bleibt das Ge-
heimnis des Autors (und Husserls). Damit verbleibt Biceaga letztendlich
doch einem Restnaturalismus verhaftet, da er davon ausgeht, dass die
Quantitit der affektiven Welt die Antwort des Egos beeinflusst, was eine
Vereinfachung der Sachlage — selbst unter rein Husserlscher Perspektive —
ist. Es ist nimlich vielmehr so, dass das »affektive Relief«, das sich passiv

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



314 Christian Lotz PhR

konstituiert, letztendlich nicht von der praktisch-ethischen Konstitution
abgeldst werden kann; denn wenn es richtig ist, dass die hyletische Welt
nicht ohne die kinisthetische Welt auskommt und damit von Tendenzen,
Strebungen, und Trieben abhingt, kommen damit auch passive Bevorzu-
gungen und ethisch-qualitative Aspekte mit ins Spiel, die das einfache
Stufenmodell, das Biceaga vortrigt, in ihren Fundamenten erschiittert.

Da hilft es auch nichts, sich darauf zu berufen, dass Husserl selbst behauptet,
dass die impressionale Sphire unabhingig von allen anderen Leistungen sich voll-
zieht. Das zeigt sich auch daran, daB Biceaga selbst behauptet, dass Affektionen in
der sinnlichen Schicht nicht physiologisch, sondern nur »motivational« (32) zu
verstehen seien. Das ist aber ein Begriff, den Husserl (wie Biceaga sieht) im Zu-
sammenhang mit dem Begriff der Person in seinen Ideen II einfithrt. Damit miiss-
te man sich fragen, inwieweit die affektive Schicht iiberhaupt adiquat mit von der
Psychologie iibernommenen Begriffen wie »Reiz,« »das Ego als Ausstrahlungs-
und Einstrahlungspunkt«, »Zuwendung« oder »Aufmerksamkeit« beschrieben ist.
Zudem muss man sich, von der Perspektive Levinas’ oder der lebensphiloso-
phischen Perspektive aus gesehen, fragen, wie die »Offenheit« selbst, die fiir all
diese Analysen vorausgesetzt ist, selbst bestimmt ist. Solange man davon ausgeht,
dass es eine hyletische Materie gibt, die irgendwie den Stoff des Bewusstseins
ausmacht und Innen von AuBen abtrennt, kann man die wirklichen Probleme
nicht erreichen. Nicht nur das Thema der »Gastlichkeit« (Derrida/Levinas), son-
dern auch das Thema des »exposierten Korpers« (Nancy) — wie Stoellger ausfiihrt
(60; 450) — wiirde sich dafiir anbieten.

Man kann hieran sehen, dass sich trotz der Unterschiedlichkeit beider
Biicher doch gewisse »Resonanzen« zwischen beiden feststellen lassen. Das
Thema der Offenheit nimlich taucht bei Biceaga auf der zweiten Ebene
der Gedichtniskonstitution auf: »memory [...] singles out an important
function of secondary passivity — that of opening consciousness to its own
past as a primitive form of alterity« (44). Leider jedoch wird diese Offen-
heit nicht weiter in ihrem Sinn bestimmt. Da Husserl die sekundire Passi-
vitdt auf der ersten, speziell der der Assoziation, aufbaut, erfihrt man in
diesem Kapitel des Buches eigentlich nichts Neues. »Passivity is what
makes associations work« (54), so der Autor, und im Zuge von Husserl
interpretiert er die reproduktiven Synthesen als Synthesen, die sich ohne
die Kontrolle des Ego vollziehen (55). Die passive Dimension der Sinnbil-
dung, eingefangen von Husserls genetischer Phinomenologie, zeigt sich
dann auch auf der Ebene der Geschichte, die Husserl in seinem Spitwerk
abhandelt. Das Konzept des »Habitus« als eingespieltes Vermdgen des Ego
(68) und des »Typus« (71) als proto-logische Begriffe spielen hierbei inner-
halb der Lebenswelt eine primire Rolle und Biceaga zeigt auf, dass auch
diese nicht als Aktivitit zu verstehen sind. Im Sinne von dem von Stoellger
favorisierten Waldenfels kénnte man davon sprechen, dass Husserls gesam-
te genetische Phinomenologie eigentlich eine »responsive« Struktur auf-
weist, in der es darum geht zu zeigen, wie das Ego das Resultat von »Nie-

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



58 (2011) Passivitit 315

derschligenc ist und nicht das von aktiven Leistungen. Dieses setzt sich
dann fort in »passive tendencies« (74) im geschichtlichen Prozess, in den
wir immer schon eingefangen sind, und der uns damit schon entglitten ist,
bevor wir darauf antworten kdnnen.

Hier geht Biceaga dann auch etwas zu weit in seiner Untersuchung: anstatt sich
mehr den geschichtlichen Fragen im Rahmen der Krisis zu widmen, prisentiert
er stattdessen Analysen zur interkulturellen Dimension und diskutiert dabei das
Problem der Ubersetzung, das im Rahmen des von ihm behandelten Themas
nicht viel Sinn macht, auch wenn die These des Autors zunichst interessant ist: »I
propose to think of translation in terms of passive reception of or openness toward
foreignness« (83). Wie man sich das dann aber konkret vorzustellen hat und wie das
mit Husserls eidetischen und logischen Theorien zusammenzubringen ist, bleibt
unklar, da die weitergehende These, dass sprachlicher Sinn immer in Sprachen
einbricht und dass jede Sprache daher »passiv« ist, im Zuge dessen, was der Autor
davor diskutiert, wenig Sinn macht. Er schreibt »Instead of converting the foreign
into the familiar, translations disrupt domestic languages by affording a space for
the foreign. [...] Languages [...] are capable of receiving the mark of foreignness«
(92). Diese These, als solches sehr anregend, weil sie davon ausgeht, dass die ge-
schichtliche und kulturelle Dimension sich sozusagen »habituell« in die Sprachen
einbildet, wird aber vom Autor unbefriedigend — zumindest im Zusammenhang
mit dem Thema der Passivitit — diskutiert.

In einem letzten Schritt setzt sich das Buch im Anschluss an all die vie-
len Themen, die schon besprochen wurden, auch mit dem Thema der
ralterity« und »embodiment« auseinander. Hier zeigt sich nach Biceaga,
dass Intersubjektivitit nach Husserl selbst ein passiver Prozess ist, da sich
die Konstitution des alter ego passiv vollzieht und nicht als Schluss oder
Aktivitit des Ego zu denken ist. Diese These ist nicht umwerfend neu und
wurde in der Husserl-Literatur zur Geniige bearbeitet. Das Scharnier ist
auch hier, wie bei der sekundiren Passivitit, die Analyse der Assoziation.
Schliesslich versucht der Autor noch einen Schritt weiterzugehen und legt
auch die Differenz von Eigen- und Fremdwelt als eine Form von Passivitit
aus. Wie an den letzten Schritten sichtbar, hitte der Autor gut daran getan,
sich auf die sinnliche Sphire zu beschrinken, da die groSen kulturellen
und geschichtlichen Themen nicht mehr so recht in die Passivititsthema-
tik auf der sinnlichen Ebene passen. Die These, dass sich die genetische
Phinomenologie insgesamt mit »Passivitit« auseinandersetzt, hat fiir die
Phinomenologie nichts Erstaunliches an sich und am Ende muss man sich
fragen, ob die beiden Hauptaspekte von Passivitit, die der Autor in seiner
Schlussfolgerung vorstellt, nicht der gesamten Untersuchung widerspre-
chen, da hier behauptet wird, dass es neben der Sedimentierung die Re-
zeptivitit ist, die den Sinn von Passivitit ausmacht (126). Wenn es aber
doch die Rezeptivitit ist, die die Passivitit ausmacht, wiirden Husserls
Beschreibungen der »vor-ichlichen« Sphire und der assoziativen Synthe-
sen gar keinen Sinn machen.

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



316 Christian Lotz PhR

II1.

Diesem Dualismus zu entrinnen, ist das explizite Ziel von Philipp Sto-
ellgers historischer Analyse der Passivitit. Obwohl auch er Biceaga zustim-
men wiirde, dass sich Ethos und Logos durch Sedimentierung, also durch
eine passive Genese, konstituieren (19), geht Stoellger einen Schritt weiter,
da er anstatt der Rezeptivitit »die stets vorgingige Dimension der Wider-
fahrung« (19) als die fundamentale Ebene in den Mittelpunkt seiner Ausein-
andersetzung riickt, wodurch Logos und Ethos als »Resonanz« (19) ver-
standen werden kdnnen. Diese Annahmen machen Stoellgers in grofen
Teilen theologische Untersuchung gerade fiir Phinomenologen interessant,
und es ist daher kein Zufall, dass sich insbesondere das Echo von Walden-
fels’ vielschichtigen Reflexionen der letzten zwei Jahrzehnte in Stoellgers
Buch wiederfinden. Die Passivitit ist nach Stoellger eine anthropologische
(und fiir ihn christologische) Kategorie, die »quer steht zu allen Korrelati-
onen menschlichen Lebens« (19). Damit verliert es auch seine Leidensqua-
litit, denn Stoellger versucht zu zeigen, dass das Pathos eher als ein Ereignis
zu verstehen ist, das sich als Qualitit in allen menschlichen Wissens- und
Handlungsvollziigen findet und diese »evoziert« (20). Pathos bedeutet
demnach »widerfahrende Ereignisse und Wirkungen, die uns schon vor
allem >Wissen und Tun« treffen, ohne gewihlt, gewollt oder stets schon
gewuBt zu sein« (21).

Der Einflul der neueren franzosischen Phinomenologie ist hier offen-
sichtlich, und Stoellger kreuzt souverin den theologischen und den phino-
menologischen Diskurs. Das Buch ist immer dann spannend, wenn der
Autor ausnahmsweise einmal kritisch mit der von ihm behandelten Litera-
tur umgeht, oder wenn er sich gegenwirtigen Texten zuwendet. Die rein
historischen Teile haben ihre Lingen und der Autor ist nicht immer erfolg-
reich, die geschichtlich-archiologische Arbeit mit seinen systematischen
Thesen in Einklang zu bringen. Die begriffliche Schirfe geht manchmal so
weit verloren, dass sich der Leser wegen der vielen metaphorischen Schach-
ziige und Interpretationen des Autors fragt, ob sich wirklich noch eine wie
auch immer verstandene Einheit hinter all den vielen verschiedenen »me-
taphorischen Aspekten« des Themas entdecken lisst.

Der Sinn der Sinnlichkeit wire hier der erste Kandidat. In allen behandelten
Texten entdeckt Stoellger »ein unendliches Feld« (247) fiir seine These, und trotz
seiner Anstrengung, dieses unendliche Feld (paradoxerweise) abzumessen und
abzustecken, zerfransen die Begriffe. Das scheint auch der Grund dafiir zu sein,
warum der Hauptbegriff der »Metapher« und »Metaphorisierung« unklar bleibe,
der durchgingig in der Untersuchung benutzt wird. So spricht Stoellger z.B.
davon, dass die drastische Sprache Luthers das Pathos »wahrnehmbar und sagbar«
(247) mache. Methodisch ginge es »um die hermeneutisch reflektierte Remetapho-
risierung der so gingigen wie anst6Bigen Kurzformel des >mere passive« (147).

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



58 (2011) Passivitit 317

Obwohl die These gerade im Luther-Teil der Arbeit am tiberzeugensten ausgear-
beitet wird, bleibt Stoellger eine Antwort auf die Frage schuldig wie sich Meta-
phern in der »Medialitit« der Sprache (294) konstituieren und wie sich die Gene-
se von Pathos in der Sprache vollzieht, in der das Pathos zum Vorschein kommt.
Was sind hier die Kriterien fiir ein angemessenes und unangemessenes Sprechen,
insbesondere wenn man in Betracht zieht, dass Stoellger (richtigerweise) ontolo-
gischen Universalisierungen skeptisch gegeniiber steht, da diese Gefahr laufen,
die Idiome zu zerstoren (266)? Wie genau kommen die »Sprachfiguren« (481)
zustande, und wie kann im Angesicht der rhetorischen Fiille noch iiber Richtig-
keit und Falschheit geurteilt werden?

Dennoch sind die ausgearbeiteten Echos und Resonanzen zwischen den
geschichtlichen Untersuchungsfeldern und behandelten Autoren die ge-
lungensten Passagen des Buches. Die Resonanzen zwischen der Mystik
und Luther sind ebenso faszinierend wie die zwischen Luthers »Kadaver-
metaphorik« (253) und Nancys Philosophie des Leibes und Korpers. Da
sich bei Luther, Stoellger zufolge, zeigt, »was in Fleisch und Blut des Men-
schen pathisch prisent wird« (247), bringt ihn diese Bestimmung in die
Nihe Nancys, dessen Denken sich mit demjenigen Luthers »beriihrt«
(257). Bei beiden werde der Korper in seiner externen Form als Verlust
jeglichen Sinns bestimmt, d.h. als eine Form von Sinnlichkeit verstanden,
die grundsitzlich durch Offenheit ausgezeichnet sei. Der Verlust des Sinns
in Fleisch und Blut verwandelt sich daher, Stoellgers Interpretation zufol-
ge, in einen Anspruch, durch den Sinn erst entstehen kann: »das Pathos
des Korpers als Woher aller Interpretation« (261). Theologisch bedeute
dies dann, die »Sinnwidrigkeit« des Korpers zu sehen (311). Diese primire
Funktion des Korpers taucht auch im leiblichen Selbst wieder auf (290).
Hier nimlich zeigt sich nach Stoellger eine »responsive Spontaneitit des
»affectusc [als] evozierte Regung des Herzens, nicht eines deliberativen
Wollens« (291). Dieses »Urstiftungsgeschehen« (293) bedeutet, dass der
Mensch in dem, worin er lebt, »sich nicht in der Hand hat«: »Wir werden
nicht aus uns selbst, sondern von dem her, was uns trifft, ohne es gewihlt
zu haben, was uns aus der Ordnung des Gewohnten herausreifit und dazu
provoziert, darauf zu antworten« (293). Die Ebene der Passivitit ist damit
etwas, das nicht wie bei Husserl, primir als eine Schicht des BewuBtseins
oder des Menschen bestimmt ist, sondern sie ist nach Stoellger das, von dem
und woraus wir leben. Es ist die Passion des Leibes, um die es hier auf einer
ersten Ebene geht. Die Sinnlichkeit, ihre »Eigendynamik« (310), nimmt
hier den zentralen Platz ein.

Es ist daher kein Wunder, wenn auch Levinas seinen angemessenen Platz
in dieser groBen Rekonstruktion von dem, was sich ereignet, erhilt, denn
die Fremdheit, die fiir alle Antwort schon vorausgesetzt ist und die im Pa-
thos zum Vorschein kommt, kann niemals iiberwunden werden und bleibt
als »Dimension der Widerfahrung oder der Sinnlichkeit, die nicht immer

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



318 Christian Lotz PhR

schon in der vorgingigen Synthesis von Sinnlichkeit und Sinn umfaBt ist«
(329). Diese Dimension des Widerfahrnisses stellt sich dem Husserlschen
Paradigma entgegen, da die pathische Dimension in durchgingig »nichtin-
tentionalen Ereignissen« zum Vorschein kommt: »Gliicksfille, Gaben oder
Geschenke« (341), aber auch die Zeit selbst, auf die alles andere immer nur
eine »Antwort« (350) sein kann. Theologisch formuliert heifit dies dann,
dass das »Widerfahrnis géttlichen Wirkens« (359) zu einer Antwort des
Menschen als Menschen fiihrt. Das Fremde bricht in die Eigensphire ein
und transformiert sie; das Selbst ergibt sich im »Sagen einer Antwort« (404)
und durch das »Wer der Antwort«. Wer einer ist, liegt demnach in der Wei-
se wie das Widerfahrnis die Antwort evoziert. Stoellgers Nihe zu Walden-
fels’ Phinomenologie der »Antwortregister« ist hier besonders frappierend,
und es ist daher auch kein Zufall, dass er ihm ein eigenes Kapitel widmet.
Die Grundkategorien werden in einer nachholenden Reflexion sozusagen
eingeholt, und in Teilen korrigiert (411). Das Verstindnis des Buches wire
einfacher, wenn der Autor diese Rekonstruktion eines »Denken[s] im Zei-
chen des vorgingigen Pathos« (405) an den Anfang seines Buches gestellt
hitte.

In vielen Teilen ist die Untersuchung zu einer begriffsgeschichtlichen
Untersuchung geworden, die einem zu lang geratenen Artikel fiir ein his-
torisches Worterbuch fiir Philosophie oder Theologie gleicht, und daher
den Leser eher ermiidet als intellektuell aufweckt (z.B. Abschnitt VI.3).
Manchmal kommt die Abhandlung einem Literaturbericht nahe (z. B. Ab-
schnitt VI.5, in dem nicht weniger als 14 Autoren, ohne die konkreten
Kontexte zu rekonstruieren, besprochen werden). Es werden zu viele As-
pekte und Autoren behandelt, die sich nicht wirklich zentral mit der Passi-
vitit auseinandergesetzt haben und bei denen man aber auch nicht wirklich
wichtige Aspekte fiir die Durchdringung des Phinomens gewinnt. Da-
durch verliert der Text in einigen Partien seine systematische Durchschlags-
kraft, da Stellen aus dem theoretischen Kontext gerissen werden und damit
nicht wirklich rekonstruiert werden. Trotzdem, dieses erstaunliche und
passionierte Buch ist selbst ein Widerfahrnis und evoziert — im Sinne von
Stoellgers eigener Rede — eine Antwort.

Christian Lotz

Michigan State University
503 South Kedzie Hall
East Lansing, MI 48824
517.355.4490 (Dept.)
USA

lotz@msu.edu

This content downloaded from 35.8.11.3 on Wed, 04 Jan 2017 15:47:35 UTC
All use subject to http://about.jstor.org/terms



	Contents
	p. [311]
	p. 312
	p. 313
	p. 314
	p. 315
	p. 316
	p. 317
	p. 318

	Issue Table of Contents
	Philosophische Rundschau, Vol. 58, No. 4 (2011) pp. 267-342, I-XIII
	Front Matter
	Anerkennung ohne Identitätsideal: Perspektiven der kritischen Sozialphilosophie [pp. 267-282]
	Philosophische Anthropologie in historischer und aktueller Perspektive [pp. 283-298]
	Das Begehren des Subjekts und die Wirklichkeit des Vernünftigen: Neue Literatur zu Hegel [pp. 299-310]
	Passivität [pp. 311-318]
	Sexualität und Begehren in der Phänomenologie [pp. 319-328]
	Buchnotizen
	Review: untitled [pp. 329-332]
	Review: untitled [pp. 332-335]
	Review: untitled [pp. 335-340]

	Hinweise
	Review: untitled [pp. 341-341]
	Review: untitled [pp. 341-342]

	Back Matter





