Vernunft und Leben aus
transzendentaler Perspektive

Festschrift fiir Albert Mues
zum 80. Geburtstag

Herausgegeben von
Michael Gerten
Leonhard Mockl
MatthiasScherbaum

Konigshausen & Neumann

[Wiirzburg 2018]



Gewissen und Widerstand

Christian Lotz

»Der sittliche Wert eines Menschen beginnt
erst dort, wo er bereit ist, fiir seine Uber-
zeugung sein Leben zu geben.“' (Henning
von Tresckow)

Uber das Gewissen reden wir oft. Wenn Menschen nicht das tun, was sie
tun sollten, fragen wir uns, ob diese Menschen ,kein Gewissen® haben.
Manche Menschen haben es, und manche Menschen hatten es nie oder
haben es verloren — so die Rede. Wir bemiihen das Gewissen jedoch insbe-
sondere in zwei besonderen Bereichen, nimlich einerseits in der Politik
und andererseits beim Militir. Zwei Aspekte sind dabei wichtig. Erstens:
Unsere Abgeordneten sind ,in letzter Instanz“ an thr Gewissen und nicht
an die Partei gebunden. Unsere Soldaten sind ,in letzter Instanz“ an ihr
Gewissen und nicht an die Bundeswehr als solche oder ithren Vorgesetzten
gebunden. Zweitens: das Gewissen wird nur dann zum Problem, wenn das
Gute oder das moralisch Richtige auch gegen die Institution, gegen die
soziale Gruppe oder gegen den Befehlshaber durchgesetzt werden muss
oder durchgesetzt werden soll. Was wir also als Gewissen in diesen Fillen
bezeichnen, steht in engem Zusammenhang mit demjenigen Konflikt, in
den ein Individuum gelangt, wenn es sich mit der Gruppe, d.h. mit der
gesamten Gesellschaft, und letztlich vielleicht sogar mit der gesamten
Menschheit tiberwirft. Soldaten und Politiker sind ja in allen ihren Ent-
scheidungen durch ihre Funktion und Aufgabe an die Gesamtgesellschaft
zuriickgebunden.

Wie wir wissen, gehdren wir sozialen Gruppen an, bevor wir als Indi-
viduen mit diesen Gruppen in Konflikt geraten kénnen. Wir werden in
unsere Gesellschaften hineingeboren, sind in Familien und deren Ge-
schichten verstrickt und erhalten unsere Identititen, lang bevor wir uns in
irgendeinem gehaltvollen Sinne dieser Identitit entgegenstellen konnen.
Es ist fast so, als ob wir uns erst a/s Individuen verstehen kénnen, wenn
wir uns in einem negativen Verhiltnis zu dem, was generell anerkannt ist,
positionieren. Normalerweise sind wir vollig in unsere Sozialfunktion, in
unseren Rollen und in unsere Aufgaben eingebunden, die threr Natur
nach nie individuell bestimmt sind, sondern eben zur sozialen Konstitu-

' Zitiert in Hermann Graml: Widerstand im Dritten Reich. Probleme, Ereignisse,

Gestalten, Frankfurt 1984, S. 238.

283



Christian Lotz

tion gehoéren. Als Professor, als Mutter oder als Arbeiter sind wir nie nur
Individuen. Wie Heidegger in Sein und Zeit ausfithrt: ,Man“ arbeitet,
,man“ gehorcht, ,man“ macht, was alle machen im normalen Alltagsle-
ben, das von sozialen Funktionen beherrscht wird, lange bevor jemand auf
sich zuriick kommt und als ein ,,Selbst“ oder als ein Individuum agiert und
schliefflich handelt. In diesem Sinne ist eine moralische Handlung nicht
als eine ,normale“ Handlung, sondern als Ausnahme vom Alltiglichen, als
eine sich iiber sich selbst konstituierende Handlung zu begreifen, die sich
ekstatisch in einem negativen Verhiltnis zur sozialen Welt bestimmt.

Das, was wir im emphatischen Sinne ein ,,Individuum® nennen soll-
ten, ist daher eigentlich eine Art Ausnahme, die sich nur in bestimmten
Situationen und unter bestimmten Bedingungen ergibt. In diesen Situa-
tionen treten wir als spezifische und ausgezeichnete Personen — abgetrennt
von dem, was ,man“ sonst so macht — erst in Erscheinung. Eine solche
Situation besteht in einem wesentlichen Sinne, wenn wir uns gezwungen
fithlen, uns gegen das, was politisch und sozial anerkannt ist, und was in
einem positiven Sinne unser Leben ausmacht (Familie, Gesellschaft,
Normen, Regeln, usw.), widerstindig zu verhalten. Das mag auf der einen
Seite im Kleinen geschehen: ein Abgeordneter folgt nicht einfach dem
groflen Haufen, ein Schiiler verweigert sich der Autoritit, oder ein Soldat
verweigert einen Befehl. Auf der anderen Seite kann sich ein solches ne-
gatives Verhiltnis zum Gegebenen auch zu einem der grofiten existenti-
ellen Probleme ausweiten, wie wir es insbesondere vom deutschen Wider-
stand im Zweiten Weltkrieg her kennen, aber auch bei terroristischen
Handlungen beobachten kénnen. Im Folgenden werde ich mich auf den
ersten Fall beschrinken.

Der 20.Juli ist in Deutschland dem Andenken des deutschen Wider-
standes wihrend der Nazi-Diktatur gewidmet. Er ist aber auch dem
gewidmet, was wir das ,Gewissen® nennen, weil es beim deutschen
Widerstand sich um einen extremen Konflikt von Gesellschaft und Indi-
viduum handelt. Wenn sich Individuen entscheiden, nicht nur gegen einen
Teil, sondern gegen die Gesellschaft als Ganze sich zu verhalten, werden
sie automatisch in einen inneren — moralischen — Konflikt getrieben.
Diesen Konflikt hat Graf Stauffenberg in seinen beriihmten Sitzen so
ausgedriickt: ,Derjenige, der etwas zu tun wagt, muss sich bewusst sein,
dass er wohl als Verriter in die deutsche Geschichte eingehen wird.
Unterlisst er jedoch die Tat, dann wire er ein Verriter vor seinem Gewis-
sen.“?

Betrachten wir diesen Konflikt genauer. Es ist nimlich nicht so, dass
jemand, der den Befehl verweigert oder jemand, der nicht der Herde folgt,
glaubt, dass dieser Widerstand ohne Grund erfolgt. Im Gegenteil, in all

?  Zitert in Joachim Kramarz: Claus Graf Stauffenberg, 15. November 1907-20. Juli
1944: Das Leben eines Offiziers, Ahrweiler 1965, S. 201.

284



Gewissen und Widerstand

diesen Fillen entscheidet sich das Individuum, gegen den Strom anzutre-
ten, weil es glaubt, dass die eigene Entscheidung trotz der absoluten
Negativitit gerechifertigt ist. Man entscheidet sich ja nicht ,einfach mal so®
gegen die Gesellschaft, vor allen Dingen, wenn es méglicherweise mit
Gewalt und im Hinblick auf den Verlust des eigenen Lebens geschieht. Da
es sich um den Verlust von Anerkennungsverhiltnissen handelt und um
Identititen, die sich im Laufe eines Lebens herausgebildet haben, stellt
man sich in diesen Fillen auch gegen sich selbst und seine Identitit. Der
soziale Konflikt wird daher sozusagen moralisch nach innen verlegt und
die mogliche Rechtfertigung muss dann vom Individuum wieder nach
Auflen, in eine andere Welt, in der die Anerkennungsverhiltnisse via
geinderter Prinzipien wieder hergestellt sind, projiziert werden.

Das widerstindige Individuum glaubt also, dass es eine Basis gibt, die
die Entscheidung und die eigene Tat legitimieren kann, obwohl die Basis
der Handlung in einem zweifelnden Bewusstsein stattfindet. Die Mitglie-
der des deutschen Widerstandes haben ja nicht aus reiner Willkiir oder
impulsiven Reflexen gehandelt, sondern im Sinne von prinzipiengeleiteten
Handlungsstringen. Da aber die gesellschaftliche Grundlage, die sonst fiir
die Absicherung und Legitimierung unsere Handlungen sorgt (,das tut
man so“), auf einmal fiir diese Individuen zerbricht, fragt sich, von woher
und auf welcher anderen Grundlage eine Legitimierung erfolgen kann.
Dieses bis zur existentiellen Notsituation und totalen Isolierung gestei-
gerte Spannungsverhiltnis nun ist der Auftritt des Gewissens als einer
Form des praktischem Selbstverhiltnisses und Selbstbewusstseins, denn
das Individuum, das sich auf einmal im Konflikt mit der Gesellschaft und
der eigenen Anerkennungsbasis befindet, muss sich nun auf eine Grund-
lage berufen, die nur aus ihm selbst stammt. Das, was nur aus uns selbst
stammt, ist unser ,Inneres.“ Daher vergleichen wir oft das Gewissen mit
einer ,inneren Stimme“, obwohl gute Griinde dafiir sprechen, das Gewis-
sen nicht als eine psychologische Instanz, sondern vielmehr als eine
moralische, d.h. ideale, Instanz zu betrachten. Die Grundlage der Recht-
fertigung kommt ganz aus uns selbst und ist daher eine, die letztendlich
von uns selbst gewollt werden muss. Das Gewissen ist unser Wille. Das
Gewissen ist daher Ausdruck mdglicher Autonomie, auch wenn solche
Entscheidungen natiirlich in der Realitit immer auch mit anderen zusam-
men getroffen werden. Letztlich aber sind wirkliche Gewissensentschei-
dungen immer einsame Entscheidungen, die uns aus unserer sozialen
Sicherheit vollig herauslésen und uns auf uns zuriickwerfen. Im Sinne
Heideggers kénnte man sagen, dass das Gewissen uns zundchst aus der
Vergangenheit zuriickholt und uns durch ein Auf-uns-Zukommen aus der
Zukunft in der Gegenwart fiir uns konstituiert. All dies bestimmt das
Gewissen, mit Dietrich Bonhoeffer gesprochen, als ,Ruf der menschli-

285



Christian Lotz

chen Existenz zur Einheit mit sich selbst“.> Wir miissen ja jetzt, in der
Gegenwart handeln, und nicht irgendwann in der Zukunft. Das Gewissen
macht uns daher unsere Situation und unser situiertes Handeln transpa-
rent und zuginglich. Die Abwendung von den gesellschaftlichen Aner-
kennungsverhiltnissen ist daher eigentlich auf einer méglichen Zuwen-
dung zu diesen, in der Zukunft, gegriindet: wir sind ,,weit gedffnet fiir den
Nichsten und seine konkrete Not“.* Wie wir an Bonhoeffer sehen kon-
nen, kann dies bis zur existentiellen Not fithren, in dem alles, was wir
normalerweise fiir gut und richtig halten, véllig verdreht erscheint. Bon-
hoeffer spricht in seiner wihrend der Gefangenschaft geschriebenen Ethik
davon, dass diese Not zum Verlust aller dufleren rechtlichen und inneren
moralischen Sicherheit, d.h. zum Verlust aller Gesetze fithrt. Trotzdem,
wie Bonhoeffer in der Ethik unter der Uberschrift Die Struktur des ver-
antwortlichen Lebens ausfiihrt, ist der verantwortliche Akt als ,Wagnis der
konkreten Entscheidung® ein Akt, der in die ,Bereitschaft zur Schuld-
tibernahme und die Freiheit geh6rt“®. Diese Schuldiibernahme jedoch ist
nicht eine imaginierte oder ins Nirgendwo projizierte Schuldakzeptanz,
sondern sie findet im Hier und Jetzt statt. Verantwortung ist nicht etwas,
das man ,hat“ und besitzt, sondern etwas, dass man wollen muss.

Aus dem Vorhergehenden sollten wir zunichst folgern, dass das
Gewissen nichts Mythisches in uns ist, wie etwa eine angeborene morali-
sche Instanz. Es ist gerade das Gegenteil der Fall: wir meinen mit ,,Gewis-
sen“ diejenige menschliche Situation, in der wir ohne Absicherung rein
aus uns selbst handeln miissen, aber doch im Hinblick auf das Gute und
im Hinblick auf eine bessere Situation mit Anderen handeln miissen. Es
ist daher auch véllig unangemessen, mit Freud das Gewissen als etwas
verstehen zu wollen, das mit der Verinnerlichung von sozialen Autoriti-
ten (Vater) zu tun hat.” Im Gegenteil: wenn wir vom Gewissen sprechen,
dann meinen wir gerade diejenige Situation, in der wir von diesen Autori-
titen uns selbst entbunden haben.

Es ist daher kein Zufall, dass der Begriff des Gewissens so zentral fiir
die Geschichte des Protestantismus und die darauf aufbauende deutsche
Philosophie gewesen ist, denn bei Luther steht das Gewissen fiir das sich
nur aus sich selbst fir Gott entscheidende Individuum — unabhingig von
der Vermittlung der Kirche und der Autoritit der Kirchenvertreter. Das

> Dietrich Bonhoeffer: Ethik, in: Dietrich Bonhoeffer Werke, Sonderausgabe, Giiters-
loh: Giitersloher Verlagshaus 2015 (= DBW), Bd.6, hg. v. Ilse T6édt, Heinz Eduard
Todt, Ernst Feil und Clifford Green, S. 277.

Ibid., S. 279.

Ibid., S. 256.

Ibid., S. 275

Davon ist die Frage der Herkunft des Schuldgefiibls abzutrennen, denn in dieser
Frage haben Freud und Nietzsche sicherlich Entscheidendes beigetragen. Das
Gewissen jedoch ist ein Prinzip, und nicht ein psychisch begriffenes Gefiihl.

N o u s

286



Gewissen und Widerstand

Gewissen ist von der Neuzeit an ein Begriff gewesen, der immer etwas mit
dem Widerstand gegen das Herrschende zu tun hatte und mit dem
Anspruch des moralisch Richtigen gekoppelt war. Der Hinweis auf die
theologische Geschichte des Begriffes ist auch aus einem anderen Grund
von Wichtigkeit, denn es fithrt uns zu der religiésen Basis dessen, was wir
als Gewissen bestimmt haben. Wenn nimlich uns als Individuum in unse-
rer existentiellen Not und unserem Versuch, das Richtige rein aus uns zu
bestimmen, der Boden sozusagen unter den Fiiflen weggezogen wird, gibt
es nur noch zwei Quellen, aus denen wir uns als solch einsame Menschen
noch eine Rechtfertigung erhoffen kdnnen: einerseits kénnte es so sein,
dass es eine rein rationale und verniinftige Basis fiir die eigene einsame
Entscheidung gibt; andererseits kénnte es so sein, dass es eine religidse
Basis fiir diese Entscheidung gibt. Obwohl sich an diesem Punkt die phi-
losophischen Geister scheiden, ist im Grunde die erste Alternative nicht
sehr tiberzeugend, da ein solches Individuum sich kaum erkliren kann,
warum nur es die korrekten Argumente hat, wihrend alle anderen dem-
zufolge nicht richtig nachgedacht haben. Zudem sind Argumente nur
,schwach“ motivierend, und kénnen immer falsch sein. Das Gewissen
jedoch scheint seine Stirke darin zu haben, die Zweifelssituation durch
eine selbst-erzeugte Gewissheit zu tiberwinden. Insgesamt gesehen ist es
daher auch ganz richtig, mit Adorno in der betrachteten Sachlage von
einem, richtig verstandenen, ,irrationalen Moment des moralischen Han-
delns“® zu sprechen und zu sehen, dass es genau dann in Kraft tritt, wenn
die gesellschaftliche Situation zerbricht und einem sozusagen die Argu-
mente ausgehen. Die wltima-ratio-Handlung ist, wie auch Bonhoeffer
meint, eine irrationale Handlung.’

Wie Hegel in seinen Grundlinien der Philosophie des Rechts argumen-
tiert, beruhen rationale Handlungen auf der sozialen Anerkennung ihrer
Prinzipien und genau diese ist es, die das in die innere Not geratene Indi-
viduum nicht besitzt. Es ist daher nur méglich, sich und seine Entschei-
dungen wie auch die Taten rein aus sich zu rechtfertigen, wenn mit der
Entscheidung, sich gegen die Gesellschaft und auch gegen die eigenen
Prinzipien zu wenden (d.h. Gewalt anzuwenden und notfalls zu téten) ein
Glaube an die Richtigkeit der eigenen Handlung einhergeht. Da dieser
Glaube nicht mehr nur aus verniinftigen Prinzipen abgeleitet werden

8 Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie (Nachgelassene Schriften, Abt.
IV, Vorlesungen, Bd. 10), hg. v. Thomas Schréder, Frankfurt 1996, S. 19.

’  Dietrich Bonhoeffer: Ethik, in: DBW, Bd. 6, S. 273. Vgl. auch S. 289: ,Der Mensch
der Pflicht wie das Genie tragen ihre Rechtfertigung in sich selbst. Der Mensch der
Verantwortung, der zwischen Bindung und Freiheit steht, der als Gebundener in
Freiheit zu handeln wagen muss, findet seine Rechtfertigung weder in seiner
Bindung noch in seiner Freiheit, sondern allein in dem, der ihn in diese — mensch-
lich unmégliche — Situation gestellt hat und die Tat von ihm fordert. Der Verant-
wortliche liefert sich selbst und seine Tat Gott aus.

287



Christian Lotz

kann, muss das, was in dieser Situation fiir verniinftig erachtet wird, aus
dem Glauben selbst bestimmt sein. Wie Fichte in Die Bestimmung des
Menschen in Hinsicht der Handlungsfolgen ausfiihrt: ,In Riicksicht der
Beschaffenheit dieser Folgen ist also das gegenwirtige Leben in Bezie-
hung auf ein kiinftiges ein Leben im Glauben. [...] Und nun erscheint das
gegenwirtige Leben nicht mehr als unniitz und vergeblich; dazu und nur
allein dazu, um diesem festen Grund in einem kiinftigen Leben zu gewin-
nen, ist es uns gegeben, und allein vermittelst dieses Grundes hingt es mit
unserem ganzen ewigen Daseyn zusammen.“'°

Dieser Glaube hat drei Aspekte: erstens bestimmt er sich aus der
Zukunft und nicht aus der Gegenwart, obwohl, wie bereits angemerkt,
diese Bewegung die Gegenwart als Gegenwart erdffnet. Die Menschen des
deutschen Widerstandes waren sich ihrer eigenen Situation und der Kon-
sequenzen viel mehr bewusst als diejenigen Menschen, die entweder zuge-
sehen oder mit den Nazis ihren Menschenhass in welcher aktiven oder
passiven Weise auch immer ausgelebt haben. Zweitens ist der moralische
Glaube, der das Gewissen konstituiert, darauf bezogen, dass der Tod nicht
die letzte uniiberwindliche Grenze menschlicher Existenz ist. Drittens
beinhaltet er die Annahme, dass das, was wir jetzt fiir moralisch geboten
halten, von den Mitgliedern der nichsten Generation(en) fiir richtig
gehalten werden wird. Diese drei implizierten Aspekte des Gewissens und
des darin konstituierten Glaubens kommen deutlich zum Vorschein in der
Rede von Kurt Huber vor dem Volksgerichtshof in 1943, bevor der
Miinchner Professor fiir Philosophie zunichst zum Tode verurteilt und
dann am 13. Juli 1943 hingerichtet wurde: ,Mein Handeln und Wollen
wird der eherne Gang der Geschichte rechtfertigen; darauf vertraue ich
felsenfest. Ich hoffe zu Gott, dass die geistigen Krifte, die es rechtferti-
gen, rechtzeitig aus meinem eigenen Volk sich entbinden mégen. Ich habe
gehandelt, wie ich aus innerer Stimme heraus handeln musste. Ich nehme
die Folgen auf mich nach dem schénen Wort Johann Gottlieb Fichtes:
,Und handeln sollst du so, als hinge von dir und deinem Tun allein das
Schicksal ab der deutschen Dinge und die Verantwortung wir dein‘.“!"!

Machen wir uns dies weiter klar. Erstens: wenn die Rechtfertigung
des Widerstandes nur aus einem selbst erfolgt, sind alle Briicken zur
Rechtfertigung durch die Anderen abgeschnitten. Daraus folgt, dass die
Entscheidung getroffen wird, weil wir fest daran glauben, dass in der
Zukunft diese Anerkennung eintreten wird. Es ist also die Frage zu be-
antworten, woraus sich die Gewissheit des Gewissen herleitet. Wenn diese

' Fichte, Johann Gottlieb: Die Bestimmung des Menschen, in: SW 11, S. 286f.

""" Kurt Huber, zitiert in Inge Scholl: Die Weiffe Rose, Frankfurt 2005, S. 66. Mehr als
5000 Menschen, darunter nicht nur Huber, sondern auch Bonhoeffer und die
Scholls, erhielten die Todesstrafe durch das von Freisler geleitete Terrorinstru-
ment.

288



Gewissen und Widerstand

jedoch nicht mehr aus dem Alltag oder einem rationalen Nachdenken und
Argumenten kommen kann, muss es sich bei der Gewissheit um ein
regulatives Prinzip handeln, dass die Méglichkeit einer Rechtfertigung aus
der Zukunft begriindet und das moralische Prinzip der gegenwirtigen
Handlung, ganz im Sinne von Kierkegaard, durch einen Glauben in die
Richtigkeit der Handlung sozusagen ,absichert.“ Zweitens: mit der Mog-
lichkeit des eigenen Todes, den viele Mitglieder des deutschen Widerstan-
des bewusst in Kauf genommen haben, muss der Glaube darauf gegriindet
sein, dass es eine Instanz jenseits des Todes gibt, die diese Entscheidung
jetzt rechtfertigt. Bonhoeffer handelt davon, wenn er in seinem beriihmten
Brief an Eberhard Bethge vom 21.Juli 1944, also einen Tag nach dem
Scheitern des Attentats an Hitler, schreibt, ,dass man erst in der vollen
Diesseitigkeit des Lebens glauben lernt“." Drittens: da die Gewissensent-
scheidung von uns als etwas angesehen wird, dem alle anderen idealer-
weise zustimmen sollten (aber faktisch nicht tun), ist die innere und ein-
same Rechtfertigung mit der tiefen Hoffnung gekoppelt, dass die nichsten
Generationen dieser Rechtfertigung zustimmen werden. "

Wir miissen daher zu dem Schluss kommen, dass alle echten Gewis-
sensentscheidungen im Grunde auch einen religiosen Aspekt haben und
damit einen Bezug zu etwas Transzendentem, das der eigenen Entschei-
dung zuvor geht und ihr ithre Bedeutung gibt, miteinschliefit. Wie genau
dieses Transzendente bestimmt werden muss, kann nicht mehr philoso-
phisch beantwortet werden und ist eine Frage der Theologie, aber es ist
geboten, Moralphilosophie und philosophische Theologie an diesem
Punkt nicht vollig voneinander zu trennen. Dass es sich aber bei diesem
Transzendenten um etwas handeln muss, dass sich jenseits der Erkenntnis
befindet, ist damit iiberhaupt noch nicht gesagt. Die gegenteilige Mog-

12

Dietrich Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der
Haft, in: DBW, Bd. 8, hg. v. Christian Gremmels, Eberhard Bethge und Renate
Bethge, S. 542. Erstaunlicherweise wird dieser Satz von einer Zettelnotiz Bonhoef-
fers begleitet, die sich auf Marx bezieht: ,Marx: es ist leicht ein Heiliger zu sein,
wenn man nicht Mensch sein will“ (ibid.). Dieses Zitat bezieht sich auf eine der
frithesten Texte von Marx aus dem Jahre 1842 zum sog. ,Holzdiebstahlsgesetz®,
mit dem die arme Bevélkerung durch die Grofigrundbesitzer daran gehindert wer-
den sollten, herumliegendes Holz zu sammeln. Der Zusammenhang lautet richtig:
»Wie freigebig paradierte man mit Worten, um den Rheinlindern einen Stuhl im
Himmel zu verschaffen, wie freigebig ist man wieder mit Worten, um eine ganze
Klasse von Rheinlindern bei Wasser und Brot zur Forstarbeit zu peitschen (...).
Was beweist das alles? Dass es leicht ist, heilig zu sein, wenn man nicht menschlich
sein will“ (Karl Marx und Friedrich Engels: Werke, Bd. 1, hg. von der Rosa-Luxem-
burg Stiftung, Berlin 2006, S. 143).

Hier wire meines Erachtens nach einem Kriterium zu suchen, das die Gewissens-
entscheidung von religidsem Fanatismus unterscheidet, da letzterer — also nicht im
Sinne Bonhoeffers — nur eine Rechtfertigung vor der religiésen Instanz kennt. Das
wire in der Tat nur ein ,abstraktes“ Gutes, das Hegel befiirchtet (vgl. FN 15).

289



Christian Lotz

lichkeit wire, dass gerade der Gewissensakt iz dem und durch das auf-
sich-Zukommen aus der Zukunft das Selbst transzendiert. Das driickt
Bonhoeffer in einem Brief an Eberhard Bethge vom 30.April 1944 so aus:
,Ich mochte von Gott nicht an den Grenzen, sondern in der Mitte, nicht
in den Schwichen, sondern in der Kraft, nicht also bei Tod und Schuld,
sondern im Leben und im Guten des Menschen sprechen. An den Gren-
zen scheint es mir besser, zu schweigen und das Unldsbare ungelost zu
lassen. (...) Das ,Jenseits* Gottes ist nicht das Jenseits unseres Erkennt-
nisvermdgens! Die erkenntnistheoretische Transzendenz hat mit der
Transzendenz Gottes nichts zu tun. Gour ist mitten in unserem Leben
jenseitig® (kursiv, C.L.)."

Es ist daher dem Gesagten zufolge auch einzusehen, dass das Gewis-
sen nur zm Riickgriff, aus der Geschichte heraus, begriffen werden kann,
denn da sich im Moment des Handelns das widerstindige Handeln nicht
an die bestehenden Anerkennungsverhiltnisse wenden kann, muss es
daher im Nachhinein anerkannt werden. Im Sinne von Hegels Phino-
menologie des Geistes gesprochen: in der Gewissenstat liegt schon die
Méglichkeit der Verzeihung und Versshnung (und damit der Anerken-
nung) mit einbeschlossen. Daher ist es auch véllig richtig, dass wir den
deutschen Widerstand auch nach so vielen Jahren noch ehren und in der
Erinnerung behalten. Was der deutsche Widerstand uns Heutigen deutlich
macht — obwohl er natiirlich in sozialen Gruppen und in politischen
Bewegungen sich ausgeformt hat — ist, dass das Individuum sich in letzter
Instanz nicht nur aus dem Gewissen entscheiden kann, sondern dass
dieser Glaube moralisch richtig war. Natiirlich ist Hegels Kritik am Begriff
des Gewissens in der Rechtsphilosophie generell zuzustimmen, da mit
dem Verlust jeglicher sittlicher Eingebundenheit die Gewissenshandlung
potentiell ins Bdse umschlagen kann, aber das Beispiel des deutschen
Widerstandes zeigt sehr deutlich, dass Hegel nicht in Betracht zieht, dass
die politisch-sittliche Praxis — und nicht die individuelle Tat — 1933 in ihr
boses Gegenteil umgeschlagen war. Aufgrund dieses totalen Zerfalls der
sittlichen Praxis, die in einer allgemeinen sozialen, moralischen und politi-
schen Zerstérung zum Ausdruck kommt, kénnte man auch davon spre-
chen, dass sich nicht das Individuum gegen die Praxis, sondern para-
doxerweise diese Praxis sich schon gegen das moralische Individuum
gestellt hatte, bevor diese sich gegen die bestehende Praxis wandten.
Zudem handelt es sich hier auch nicht um ein abstrakt Gutes, das Hegel
befiirchtet,”” sondern, wie ich angedeutet habe, um die Erdffnung des

Dietrich Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der
Haft, in: DBW, Bd. 8, S. 4071.
® Vgl. G.W.F Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts, auf der Grundlage der
Edition des Textes in den Gesammelten Werken, Bd.14, hg. v. Horst D. Brands,
Hamburg: Meiner 2013, §140.

290



Gewissen und Widerstand

Guten in der konkreten Gegenwart durch eine sittlich nicht-abgesicherte
Handlung. Nur der letztere Aspekt ist im Begriff ,Gewissen® zu lokalisie-
ren.

Die Mitglieder des Widerstands stehen somit fiir eine Mdglichkeit
unserer selbst, in der wir uns am Ende nicht nur als Mitglieder einer histo-
risch-sozialen Formation und sittlichen Praxis, sondern auch als Menschen
jederzeit wiederfinden konnen. Anders gesagt: wenn auch der deutsche
Widerstand Mitgliedern anderer Nationen ,nichts sagt, so sagt er doch
etwas aus tber die Méglichkeit, nationale Traditionen als moralische
Individuen zu transzendieren, und damit auch etwas {iber eine, nicht nur
abstrakte, Moglichkeit, Mensch in der Gewissenshandlung zu sein. Es ist
demnach nicht einfach nur die Vergangenheit, der wir am 20. Juli geden-
ken. Die Konzentration auf das Vergangene hat leider zu einer gewissen
Abstumpfung dieses Gedenktages gefiihrt. Eigentlich wenden wir uns mit
diesem Gedenken an etwas Zukiinftiges und immer Mégliches. Es ist
genau diese menschliche Dimension des Widerstandsproblems, die am
Beispiel der Minner und Frauen des deutschen Widerstandes (in all seinen
Facetten) zum Tragen kommt, und die uns zu hoffen erlaubt. Wir, d.h. die
Jingeren, sind die Adressaten. Wir sind die Generation, auf die diejenigen,
die wir jedes Jahr am 20. Juli ehren, all ihre Hoffnung gesetzt hatten. Fiir
diese Hoffnung sollten wir uns im (An)Denken bedanken, und all dieje-
nigen, die sich jetzt wieder in Deutschland mit Nationalismus, Antisemi-
tismus und Rassismus innerhalb und auflerhalb des Parlaments in den
Vordergrund briillen, treten diese Hoffnung zunichte.

,Wir handeln nicht, weil wir erkennen, sondern wir erkennen, weil
wir zu handeln bestimmt sind; die praktische Vernunft ist die Wurzel aller
Vernunft.“'* Dieser Fichtesche Satz aus Die Bestimmung des Menschen
kann ganz im Sinne von Bonhoeffer gelesen werden, der im Mai 1944
schreibt:

Wir haben zu stark in Gedanken gelebt und gemeint, es sei mog-
lich, jede Tat vorher durch das Bedenken aller Méglichkeiten so zu
sichern, dass sie dann ganz von selbst geschieht. Erst zu spit haben
wir gelernt, dass nicht der Gedanke, sondern die Verantwortungs-
bereitschaft der Ursprung der Tat sei. Denken und Handeln wird
fir Euch in ein neues Verhiltnis treten. Thr werdet nur denken, was
ihr handelnd zu verantworten habt."”

Es ist in diesem Sinne, dass der deutsche Widerstand (in all seinen Facet-
ten) wihrend der Nazi-Diktatur den Begriff des Menschen verwirklicht
hat, und all diejenigen, die nur zugeschaut, also sich passiv und denkend-
kontemplativ verhalten haben, oder brav ihre Hinde dem Fiihrer entge-

' Johann Gottlieb Fichte: Die Bestimmung des Menschen, in: SW 11, S. 263.
" Dietrich Bonhoeffer: Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der
Haft, in: DBW, Bd. 8, S. 4071.

291



Christian Lotz

gengestreckt haben, in diesem Sinne nicht menschlich gehandelt haben.
Fiir diese Realisierung einer menschlichen Méglichkeit als Realisierung
von etwas Universellem sollten wir all diejenigen, die in den dunkelsten
Zeiten Deutschlands dafiir gekimpft und vielfach mit ihrem Leben
bezahlt haben, im philosophischen Gedanken halten und so diesen Men-
schen fiir ihr Gewissen danken."

18

Ich erinnere mich gerne daran, dass wir mit einer kleinen Studierendengruppe mit
Albert Mues mehrmals einige Tage auf einer Hiitte im &sterreichischen Zillertal
verbracht haben. Diese Zeit ist mit das Schénste aus meiner Studienzeit, an das ich
mich erinnere, und es hat mich tief geprigt. Der jetzige Studienbetrieb, der nur
noch an Mehrwert-Produktion orientiert ist, ist weit von solchen Méglichkeiten
des Philosophierens und gemeinsamen Arbeitens entfernt. Wihrend einer dieser
Zusammenkiinfte sprach Albert Mues iiber die Abhingigkeit des Denkens von
(s)einem vorgegebenen Prinzip — das Licht — und es ging mir auf, wie nahe Fichte
und Heidegger sich in diesem Gedanken sind, denn die Abhingigkeit des Denkens
von diesem vorgegebenen Prinzip kann es nicht hervorbringen, sondern nur akzep-
tieren und da liegt es nahe, es mit Heidegger als Danken zu bestimmen. In diesem
Sinne miisste man das Denken weiter bestimmen kénnen als Danken fiir die Mdg-
lichkeit und damit das Vermdégen des moralischen Handelns und der Freiheit.

292



	0 FS Mues Inhalt Vorwort Publ.verz#Endfassung
	1 FS Mues Scherbaum#Endfassung
	2 FS Mues Seubert#Endfassung
	3 FS Mues Gerten#Endfassung
	4 FS Mues Radrizzani#Endfassung
	5 FS Mues Möckl#Endfassung
	6 FS Mues Götze#Endfassung
	7 FS Mues Pollok#Endfassung
	8 FS Mues Klausnitzer#Endfassung
	9 FS Mues Dieckmann#Endfassung
	10 FS Mues Fuchs#Endfassung
	11 FS Mues Lotz#Endfassung
	12 FS Mues Famula#Endfassung
	13 FS Mues Namenverz.#Endfassung
	14 FS Mues Sachverz#Endfassung



